
Werner Busch / Gabriele Münnix / Bernd Rolf (eds.) 
im Auftrag der Association Internationale  

des Professeurs de Philosophie 

PHILOSOPHIE UND UMWELTBILDUNG 

PHILOSOPHY AND ENVIRONMENTAL 
EDUCATION 

Druck: 
Verlag Traugott Bautz Nordhausen 

Deutschland 

ISBN 978-3-95948-592-0



I went into the woods because I wished to live  
deliberately, to front only the essential facts of life,  

and see if I could not learn what it had to teach,  
and not, if I came to die, discover that I had not lived. 

(Henry David Thoreau) 

Philosophie ist die sokratische Rückfrage: 
Habe ich verstanden, was ich eben gesagt habe?  

Philosophie ist in diesem Sinne wesentlich nachträglich. 
Sie fragt nach dem schon Gesagten. 

Sie ist aber eben damit wesentlich vorbereitend. 
Ihre Antwort kann uns weiterführen. 

(Carl Friedrich von Weizsäcker) 



Inhalt / Contents 

Lutz Möller: Foreword / Zum Geleit .......................................................... 5 
Riccardo Pozzo: Preface / Vorwort  ......................................................... 8 
1. Einleitung / Introduction ...................................................... 12 
Gabriele Münnix: Nature as a Resource? On the Significance of     
Philosophical Reflection in Times of Climate Crisis / Natur als 
Ressource? Zur Bedeutung philosophischer Reflexion in Zeiten der 
Klimakrise .............................................................................................. 12 
2. Länderbeiträge / Country Reports .........................................  27 
Michelle Wüthrich / Juliette Gloor: Bildung für nachhaltige Entwicklung 
(BNE) in der Schweiz ............................................................................. 27 
Andrzej Maciej Kaniowski / Łukasz Konecki: Formung von Einstellungen 
zur Natur und Umwelterziehung in der Schulbildung in Polen ............... 45 
Barbora Baďurová: Environmental Philosophy and Ethics Education  
in Slovakia.............................................................................................. 62 
Gabriele Münnix / Rolf Sistermann: Warum die Natur schützen? 
Naturethik als Teil des Philosophieunterrichts in den Sekundarstufen I 
und II in NRW / Deutschland .................................................................. 71 
Petra Šebešová: Teaching Philosophy and Environmental Education  
in the Czech Republic ............................................................................ 93 
Hans Bringeland / Tomas Stølen: Ökologisches Denken in der 
norwegischen Lehrkräfteausbildung .................................................... 110 
Griet Galle: Philosophizing about Nature in Primary and Secondary 
Education in Flanders .......................................................................... 124 
Riccardo Sirello: Umweltbildung und Verantwortungsethik  in 
Italien ................................................................................................... 142 
Lina Vidauskyté / Tomas Sodeika: The Upbringing of Ecological Self-
awareness in the Ethics Classroom – The Case of Lithuania .............. 148 
Nikoleta Nikolova / Aneta Karageorgieva: Studying and Developing 
Ecophilosophy in Bulgaria .................................................................... 156 
Evrim Kutlu: Umwelt- und Klimaethik im Philosophieunterricht in der 
Türkei ................................................................................................... 165 
Thomas Mohrs: Gastrosophie: Ein Beitrag der Philosophie zur 
Mitweltbildung in der österreichischen Lehrkräftebildung ..................... 180 
Agnes B. Curry: Sitting with Despair and Allowing the Forest Teach 
Us  – Aspects of  Philosophy Teaching in American Colleges ............. 192 
Mohamed Turki: Der Klimawandel, eine Herausforderung an den 
Philosophieunterricht in Tunesien ........................................................ 205 



Laurentine Liliane Awono: Das Naturverständnis des Afrikaners – 
Ein Beitrag zur Umweltethik ................................................................. 213 
Heinrich Geiger / Xiuwei Zhou-Geiger: Natur und Naturverständnis in 
China. Ihre Prägung durch Erzählungen in der schulischen und 
außerschulischen Praxis ...................................................................... 224 
Chrisia Laura Pinto: Environment Education in Indian Schools and 
Colleges: A Philosophical Perspective ................................................. 235 
3. Fazit / Conclusion .............................................................. 253 
Werner Busch: Mut zur philosophischen Umwelterziehung / Courage for 
Philosophical Environmental Education ............................................... 253 
4. Anhang / Appendix ........................................................................ 263 
Declaration on the Importance of Teaching Philosophy for 
Environmental Education / Deklaration zur Bedeutung des Faches 
Philosophie für die Umweltbildung ....................................................... 263 
The Authors / Zu den Autorinnen und Autoren..................................... 268 



5 

Foreword / Zum Geleit 

Lutz Möller 
(German UNESCO-Commission) 

In the 2030 Agenda for Sustainable Development, all United Nations Member 
States have committed to ensuring by 2030 that “all learners acquire the 
knowledge and skills necessary to promote sustainable development, including 
through education for sustainable development and sustainable lifestyles...”. 
Why is a global development goal dedicated to the content of education for the 
first time? Why did UNESCO negotiate, in 2023, a text of international law on 
the content of education with its updated “Recommendation on Education for 
Peace, Human Rights and Sustainable Development”?  

Our world is developing in an unsustainable way - this is true for almost all 
countries. Many indicators of the physical state of the world show that we live 
through a whirlwind of ecological crises that is spinning faster every year. Hu-
manity has failed to act as guardian of nature for its own sake. Today's question 
is: Can humans stop the increasing impairment of their own livelihoods in a 
timely manner so that they can better ensure the humane survival of their own 
species?  

To do this, we need sustainable development and this in turn requires a va-
riety of strategies for transformation and innovation, from regulation to making 
harmful behavior more expensive, government incentives, science - all the way 
to education for sustainable development. Education is needed to change be-
havior and consumption, even if it would be wrong to place the burden of trans-
formation on the individual consumer. Education for sustainable development is 
needed so that state actions are always understood and democratically legiti-
mized.  

The concept of sustainable development is based normatively on human 
dignity and empirically on the recognition of the physical scarcity of resources 
and sinks worldwide. The concept, however, does not necessarily need a "thick 
concept" of the "relationship of man to nature" - which is helpful for transcultural 
understanding and liberal democracies. You can intend to act sustainably re-
gardless of whether you think that nature has value in itself - or not; whether 
nature is spiritual - or not; or whether nature is considered useful, frightening or 
admirable.  

Sustainable development means ongoing, never-finishable processes in 
which challenges, conflicting goals and unintended side effects are identified, 
understood, negotiated and minimized/resolved. Sustainable development is 
therefore necessarily based on knowledge and science; it requires ongoing and 
lifelong (re-)learning about alternatives, possibilities, appropriate compromises 
and negotiation of conflicting legitimate interests or justifiable values.  



6 

This requires not only factual knowledge, but also skills that philosophy can im-
part in an outstanding way. I hope you enjoy reading this volume and thank the 
AIPPh for its initiative! For almost 50 years, the AIPPh has shown across coun-
tries that philosophy can and must be lived practically. 

In der Agenda 2030 für nachhaltige Entwicklung haben sich alle Mitgliedsstaa-
ten der Vereinten Nationen verpflichtet, bis 2030 sicherzustellen, dass „alle 
Lernenden die notwendigen Kenntnisse und Qualifikationen zur Förderung 
nachhaltiger Entwicklung erwerben, unter anderem durch Bildung für nachhalti-
ge Entwicklung und nachhaltige Lebensweisen“. Warum widmet sich erstmals 
ein globales Entwicklungsziel dem Inhalt von Bildung? Warum hat die 
UNESCO 2023 mit ihrer aktualisierten „Empfehlung über Bildung für Frieden, 
Menschenrechte und nachhaltige Entwicklung“ ein integratives Völkerrecht 
über den Inhalt von Bildung geschaffen? 

Unsere Welt entwickelt sich in nicht-nachhaltiger Weise – das gilt für fast al-
le Staaten. Viele Indikatoren über den physischen Zustand der Welt deuten auf 
ein steigendes Ungleichgewicht hin, auf einen Strudel ökologischer Krisen, der 
sich von Jahr zu Jahr schneller dreht. Die Menschheit hat dabei versagt, als 
Wächter über die Natur um ihrer selbst willen zu wirken. Die heutige Frage lau-
tet: Kann der Mensch der steigenden Beeinträchtigung seiner eigenen Lebens-
grundlagen so rechtzeitig Einhalt gebieten, dass er das Überleben, besser das 
menschenwürdige Überleben seiner eigenen Art sichern kann? 

Dazu brauchen wir nachhaltige Entwicklung und diese wiederum braucht 
vielfältige Strategien der Transformation und Innovation, von Regulierung über 
Verteuerung von schädlichem Verhalten, staatliche Anreize, Förderung von 
Wissenschaft – bis hin zu Bildung für nachhaltige Entwicklung. Bildung braucht 
es für Verhaltens- und Konsumänderungen, auch wenn es völlig falsch wäre, 
der einzelnen Konsumentin die Last der Transformation aufzubürden. Bildung 
für nachhaltige Entwicklung braucht es, damit staatliches Handeln immer ver-
standen und demokratisch legitimiert bleibt.  

Das Konzept nachhaltige Entwicklung basiert normativ auf der Menschen-
würde und empirisch auf der Erkenntnis der physischen Knappheit von Res-
sourcen und Senken  weltweit. Das Konzept braucht hingegen nicht zwingend 
einen "dichten Begriff" der "Beziehung des Menschen zur Natur" - was für die 
transkulturelle Verständigung und liberale Demokratien hilfreich ist. Man kann 
nachhaltiges Handeln intendieren unabhängig davon, ob man meint, dass die 
Natur einen Wert an sich hat - oder nicht, ob Natur spirituell ist - oder nicht, 
oder ob Natur für nützlich, beängstigend oder bewundernswert gehalten wird.  

Nachhaltige Entwicklung meint fortdauernde, nie abschließbare Prozesse, 
in denen Herausforderungen, Zielkonflikte und nicht-intendierte Nebenwirkun-
gen identifiziert, verstanden, ausgehandelt und minimiert/aufgelöst werden. 
Damit ist nachhaltige Entwicklung ganz notwendig wissens- und wissenschafts-
basiert; es erfordert fortlaufendes und lebenslanges (Neu-)Lernen über Alterna-



7 

tiven, Möglichkeitsräume, angemessene Kompromisse und Aushandlung wi-
dersprüchlicher legitimer Interessen bzw. vertretbarer Werte. 

Es braucht dafür nicht nur Faktenwissen, sondern Kompetenzen, die gera-
de die Philosophie in herausragender Weise vermitteln kann. Ich wünsche Ih-
nen eine ertragreiche Lektüre dieses Bandes und danke der AIPPh für ihre Ini-
tiative! Die AIPPh zeigt seit fast 50 Jahren länderübergreifend, dass Philoso-
phie praktisch gelebt werden kann und muss. 



8 

Vorwort / Preface 

Riccardo Pozzo (Rom) 
- Präsident der AIPPh -

Mit einer Erklärung zur Bedeutung weltweiter philosophischer Bildung hat es 
am Rande einer UNESCO-Tagung in Paris 1996 eine Deklaration gegeben, die 
sich die Association Internationale des Professeurs de Philosophie (AIPPh) auf 
ihre Fahnen geschrieben bzw. später in ihre Satzung übernommen hat. 

Nun hat die UNESCO nach dem Weltklimagipfel in Glasgow weltweit 
„Climate Education“ in jedem Fach gefordert. Dieses Anliegen nehmen wir nicht 
nur mit diesem Buch auf. Das Fach Philosophie ist für die Behandlung des 
Themenkomplexes „Natur und Ethik“ besonders geeignet, hat man doch in der 
Philosophie seit der Antike über naturgemäßes gutes Leben in verschiedenen 
Kulturen nachgedacht.  Daher haben wir eine unserer Jahrestagungen zu dem 
erwähnten Thema eines verantwortbaren Handelns in einer bedrohten Natur im 
Schweizer Kanton Wallis veranstaltet. Einer der Vorträge fand neben einem 
massiv schmelzenden Gletscher statt, sodass man sich auch ganz unmittelbar 
von den ökologischen Zusammenhängen (Wasserversorgung, Erdrutsche etc.) 
ein Bild machen konnte. Zwecks Vorbereitung der Tagung über Naturphiloso-
phie und Ethik in Brig haben wir eine internationale ZOOM-Konferenz veran-
staltet, an der Lehrende der Philosophie an Schulen und Hochschulen aus 17 
Ländern teilgenommen haben, um zu einer Art Bestandsaufnahme zu kommen, 
was in der philosophischen Lehre im Hinblick auf einen verantworteten Um-
gang mit der Natur bereits geschieht und wo noch wie nachgebessert werden 
kann. Dabei ist die Idee zu diesem Buch entstanden. Man kann sich durchaus 
durch Impulse aus anderen Ländern anregen lassen, was die AIPPh in ihrer 
fast 50-jährigen Geschichte immer als ihren Auftrag begriffen hat. Denn unsere 
Natur und damit auch unser Menschsein ist in „höchster Gefahr“, wie es schon 
Heidegger lange vor der Klimakrise formuliert hatte. Auf der erwähnten Tagung 
in Brig wurde auch eine Deklaration zur Umweltethik unterzeichnet, die vorher 
von AIPPh-Mitgliedern aus drei Kontinenten erarbeitet wurde und die an die UN 
weitergeleitet wurde. Sie ist am Ende des Buches abgedruckt.   

Seit der Antike ist das Nachdenken über den Menschen in der ihn umge-
benden Welt zum Thema gemacht worden, und in vielen Ländern hat es einen 
angestammten Platz in einem Fach Philosophie, in anderen Ländern sind es 
philosophische Gehalte anderer Fächer. Das Buch gestattet einen Einblick, wie 
mit dem Thema Umweltethik in den verschiedenen Ländern umgegangen wird, 
und erlaubt es, die Pariser Erklärung an einem wichtigen und aktuellen Thema 
zu exemplifizieren und die Bedeutung von philosophischer Bildung auch in die-
sem Punkt herauszuheben. Wie wir zeigen wollen, kann dem Fach Philoso-
phie/Ethik in diesem Zusammenhang eine besondere Bedeutung zukommen, 
schafft es doch einen Reflexionsraum, mit dem man verantwortbare Entschei-



 

 

9 

dungen für mehr Lebensqualität auf unserem Planeten vorbereiten kann. Unse-
re Ehrenpräsidenten haben die internationalen Kontakte der AIPPh genutzt, um 
in verschiedenen Ländern interessante Einblicke in die jeweiligen philosophi-
schen Traditionen zu ermöglichen. Die AutorInnen geben aber auch Informati-
onen zu den curricularen Rahmenbedingungen der jeweiligen Länder, um dann 
Ideen aufzuzeigen, wie man sinnvoll zum Thema Umweltethik arbeiten kann. 
Von Nordamerika bis Indien, von Norwegen bis Kamerun führen uns Autoren 
und Autorinnen in das philosophische Denken und die unterrichtlichen Rah-
menbedingungen ihrer Länder ein und zeigen dann inspirierende Ideen auf, die 
anregen und weiterführen sollen. Zugleich zeigt sich aber auch, welchen 
Schwierigkeiten eine internationale Umweltpolitik begegnet, die zu oft gleichar-
tige Naturbegriffe und Denktraditionen als gegeben voraussetzt, und dann fest-
stellen muss, dass eigene Denkansätze – wie man in der interkulturellen Philo-
sophie oft feststellt – unzulässig verallgemeinert werden. Daher verfolgt dieses 
Buch auch aufklärende Absichten. Doch natürlich ist von Jahr zu Jahr der 
Handlungsdruck durch die hausgemachte Klimakrise enorm, sodass die inter-
nationale Politik Lösungen finden muss, auch wenn Schwellenländer einen 
Nachholbedarf an Industrialisierung und Emissionsrechten anmelden. 

Dem diesem Buch vorangestellten Motto Carl Friedrich von Weizsäckers 
folgend können wir festhalten, dass die Philosophie zwar nach dem schon Ge-
sagten fragt, aber „eben damit wesentlich vorbereitend“ ist. Aus den jeweiligen 
Kulturen heraus müssen Denkansätze entstehen, und an Schulen und Univer-
sitäten vermittelt werden, die uns dann in ihrer Vielfalt inspirieren und weiterfüh-
ren können. Und dazu wollen wir als PhilosophInnen einen Beitrag leisten.   

Wir danken den Autorinnen und Autoren und auch den beiden Karikaturis-
ten Horst Haitzinger und Dr. Jan Tomaschoff, die sich zur Mitarbeit bereit er-
klärt haben und – wie die Philosophie – zum kritischen Denken anregen wollen. 
Wir danken auch Stefan Düfel für das deutsche Korrekturlesen sowie Christa 
Zens und Charlie McCartan für englisches Korrekturlesen.  

Hoffen wir, dass wir damit auch helfen können, verantwortbares und sinn-
volles Handeln im Sinne der UNESCO im Hinblick auf eine bessere Zukunft 
vorzubereiten! 
 
 
A declaration at the fringes of the 1996 Paris UNESCO conference pointing out 
the importance of worldwide education in philosophy was taken up by the As-
sociation Internationale des Professeurs de Philosophy (AIPPh) as its own 
cause and later integrated into its statutes. 

Now, after the World Climate Summit in Glasgow, UNESCO has called for 
“Climate Education” in every subject worldwide. We do not take up this concern 
merely with this book. The subject of philosophy is especially suited for the 
treatment of the various themes of “nature and ethics”. Since antiquity philoso-
phy has been pondering aspects of a good life in accordance with nature in var-



 

 

10 

ious cultures.  Hence, we chose to organize one of our annual conferences on 
the topic of responsible action in a threatened nature in the city of Brig in the 
Swiss canton of Valais. One of the lectures took place next to a massively melt-
ing glacier, so that the participants had a very direct idea of the ecological inter-
relations (water supply, landslides etc.). In order to take stock of what is already 
happening in philosophical teaching with regard to a responsible approach to 
nature, and where improvements can still be made, in preparation for the con-
ference on philosophy of nature and ethics in Brig, we organized an interna-
tional zoom conference, in which philosophy teachers from schools and univer-
sities from 17 countries participated. This is how the idea for this book came 
about. One can certainly be inspired by impulses from other countries, which 
the AIPPh has always understood as its mission in its almost 50-year history. 
Our nature and with it our humanity is in “highest danger”, as Heidegger had al-
ready made clear long before the climate crisis. At the meeting in Brig, a decla-
ration on environmental ethics was also signed, which had previously been 
drawn up by AIPPh members from three continents and which was forwarded 
to the UN. It is printed at the end of this book. 

Since ancient times, thinking about human beings in the world around them 
has been the subject for discussion for philosophers. In many countries it occu-
pies a traditional place as a discipline of philosophy, in other countries it pro-
vides philosophical content to other disciplines. The book allows an insight into 
how the subject of environmental ethics is dealt with in different countries and 
allows us to exemplify the Paris Declaration on an important and topical subject 
and to highlight the importance of philosophical education in this point, too. As 
we will show, the subject of philosophy/ethics can have a special importance in 
this context, as it creates a space for reflection with which to prepare responsi-
ble decisions for a better quality of life on our planet. Our honorary presidents 
have taken advantage of the international contacts of the AIPPh to provide in-
sights into the respective philosophical traditions in different countries. Howev-
er, the authors also provide information on the curricular frameworks of the re-
spective countries in order to then point out ideas on how to work meaningfully 
on the topic of environmental ethics. From Northamerica to India, from Norway 
to Cameroon, authors introduce us to the philosophical thinking and teaching 
frameworks of their countries and then present inspiring ideas to stimulate and 
guide us further. At the same time, however, it also shows the difficulties en-
countered by an international environmental policy that too often takes similar 
concepts of nature and traditions of thought for granted, and then finds that its 
own approaches to thinking – as is often seen in intercultural philosophy – are 
inadmissibly generalized. Therefore, this book also pursues enlightening inten-
tions. But of course, from year to year, the pressure to act is enormous due to 
the home-made climate crisis, so that international politics must find solutions, 
even if emerging countries declare a need to catch up in terms of industrializa-
tion and emission rights. 



 

 

11 

Inspired by the motto of Carl Friedrich von Weizsäcker, which precedes this 
book, we can state that philosophy asks for what has already been said, but 
that “precisely with this it is essentially preparatory”. Approaches to thinking 
must emerge from the respective cultures and be conveyed to schools and uni-
versities, which can then inspire us in their diversity and lead us further. And we 
as philosophers want to make a contribution to this.   

We would like to thank the authors and also the two cartoonists Horst 
Haitzinger and Dr. Jan Tomaschoff, who have agreed to collaborate and – like 
philosophy – want to stimulate critical thinking. We are especially grateful to 
Stefan Düfel for German proofreading and to Christa Zens and Charlie 
McCartan for English proofreading. 

Let us hope that we can thereby also help to prepare responsible and 
meaningful action in the sense of UNESCO with a view to a better future! 

 
 

 

 

 



 

 

12 

1. Einleitung / Introduction  

Nature as a Resource?                                                         
On the Significance of Philosophical Reflection                

in Times of Climate Crisis 

Gabriele Münnix (Düsseldorf) 

As we have come to discover, plastic waste floats with a “northern drift” from 
our river mouths as far as to the uninhabited Arctis. It is also found in our food, 
in microparticles through the seafood we ingest, where it can cause hormonal 
disturbances – and not only in humans1. The deforestation of the last rainfor-
ests is reaping profits for agribusiness through intensive exploitation, whether 
on palm oil plantations or for grazing, thereby affecting massively the absorp-
tion of climate-harming CO₂ in the atmosphere. CO₂ is not only produced 
through automobile emissions and the firing of fossil fuels (even the internet 
plays a role in emissions). CO₂ is also hugely a byproduct of industrial exploita-
tion of resources which up to now have been assumed to be rather harmless 
and at our disposal in an unlimited and inexpensive way, Air travel also contrib-
utes to global warming, and CO₂ emissions at these altitudes are even more dif-
ficult to disperse. (And until planes and cars can be refueled with green hydro-
gen, emitting only steam, it may be too late).Thus, black deposits have already 
been discovered on the last glaciers (which were formerly a gleaming white), 
even in nearly uninhabited regions – if, indeed, they have not already melted 
away entirely. Water supplies are endangered, eroded or imperiled terrain can 
no longer absorb heavy rains, resulting in increased flooding, and many coastal 
areas are threatened by rising sea levels. Every inroad into the jungle forces 
the habitats of humans and animals closer together, which encourages the 
spread of zoonotic diseases; the transmission of viruses like Ebola from wildlife 
to humans will become ever more frequent. Intensive factory farming has 
meant to feed prophylactic antibiotics on a massive scale, which raises corre-
sponding concerns for resistances in humans. Factory farming alone produces 
far too much slurry and methane gas, but it supplies us with leather, gelatine, 
medical substances such as heparin, and so on, which appear to be necessary. 
Economically oriented thinking falls short unless it is embedded in ecological 
contexts. Hence insecticides and pesticides used in order to achieve a rise in 

                                                                    
1 See for instance Health News 2021: https://healthnewsnet.de/news-2/mikroplastik-kann-
menschliche-zellen-schaedigen-24657/ and NABU: Plastikmüll und seine Folgen, 
https://www.nabu.de/natur-und-landschaft/meere/muellkippe-meer/muellkippe-meer.html,        
s. auch https://www.theguardian.com/environment/2024/feb/27/microplastics-found-in-every-hu 
man-placenta-tested-study-health-impact 
 

https://healthnewsnet.de/news-2/mikroplastik-kann-menschliche-zellen-schaedigen-24657/
https://healthnewsnet.de/news-2/mikroplastik-kann-menschliche-zellen-schaedigen-24657/
https://www.nabu.de/natur-und-landschaft/meere/muellkippe-meer/muellkippe-meer.html
https://www.theguardian.com/environment/2024/feb/27/microplastics-found-in-every-hu%20man-placenta-tested-study-health-impact
https://www.theguardian.com/environment/2024/feb/27/microplastics-found-in-every-hu%20man-placenta-tested-study-health-impact


 

 

13 

profits, have not only contributed to a loss of 80% of our insect population  and 
other types of deaths, for example in the avian world, as the biologist Rachel 
Carson predicted already 60 years ago (!)2: Now more and always “more effi-
cient” farmland is put to use which does not serve in any way to make our food 
healthier. There can be no healthy people without a healthy, sound state of na-
ture which includes species diversity, and sustainable management.3 Yet in-
stead of this, we have a multitude of cycles which create harmful effects on or-
ganisms.  

How can we stop all this madness? Long before anyone spoke of “climate 
crisis”, Heidegger had suggested the need for a “turn”, a U-turn away from a 
dangerous development in which an increasingly technologized living world 
considered nature simply as a resource, merely to be exploited and put to use. 
(He spoke of erosion, resulting from a ruthless sort of use, increasingly destruc-
tive to the natural basics of life.) “We are in the gravest danger if we do not now 
begin “to recollect the vastness of the original realm of our being”4. Already at 
the beginning of the 19th century, 150 years before Heidegger, Schelling, influ-
enced by Spinoza’s pantheism (“deus sive natura”), gave a similar warning, that 
Nature should be seen as “vivid in itself”, and not, as Fichte does, as a dead 
object, but it  rather should be regarded as a whole comprising ourselves:  

“We must be clear that it is a vain illusion when he” (Fichte) “claims to under-
stand the vitality of being: idle words, indeed when they lead to the destruction 
of nature. Only he would not have it as alive, but as dead, as something which 
can be affected, manipulated, and trodden underfoot. The essence of this entire 
concept of “nature” is that nature is at hand, should be used, and that it exists for 
no other reason than to be used, his principle of seeing nature is  a mere eco-
nomic-teleological principle. […]  Insofar as nature only serves human ends, it 
will be put to death.”5 

Increasingly, therefore, Nature is no longer relevant as an aesthetic resource 
for human recreation, it is also no longer truly “natural”; rather, it can be re-
placed by artificial nature6, which may fulfil our aesthetic needs even better, in 
that it neither stinks, bites, stings or scratches. In the end, every park is a mat-
ter of artificially re-formed nature, each new breed of plant or animal is created 
through human intervention for a specific human aim. And while one is about it: 
if it can be done, why shouldn’t we - if  we can achieve pest resistant plants 
through genetical engineering - use biotechnological methods for human ends, 
with increasing infertility, through artificial insemination and pre-implantation di-
agnostics in order to prevent disabled life?  
                                                                    
2 Rachel Carson, Der stumme Frühling („Silent Spring“) published already in 1962! 
3 So Prof. Hans-Otto Pörtner, board member of the World Climate Council, in an interview. („It 
is already after 12“ , in: Münnix, Rolf, Bringeland (Hg.), Forum Philosophie International 71 
(„Natur“), Zürich 2022, p.1 -14, here:  p. 13  
4 Martin Heidegger, Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1976, p.19f 
5 Schelling, Schriften von 1806-1813, p. 17ff 
6 vgl Böhme, Gernot, Natürlich Natur! Frankfurt 1992, p. 9ff 



 

 

14 

And this brings us to the fundamental question of philosophy: ti esti? What 
is actually natural? What is nature? And which nature do we want? (So much 
will depend on our relationship with nature.) Here, indeed, we come to a prob-
lem that participants in global climate conferences have not always succeeded 
in clarifying, especially as one has to fall back on translations: different cultures 
have completely different traditions in terms of how they think about nature. (In 
Inuit languages for instance there is no term for “forest fire”.) And in African 
thinking one often encounters animistic concepts of nature7, while Asian max-
ims about life often prescribe harmony with nature, which can be brought into 
truer balance through human intervention8. Most often we tend to generalize 
our own concepts which we take to be self-evident, in our ignorance of other 
world views.    

But even in our own European traditions of thought there have been differ-
ent ideas than those already mentioned above: praiseworthy, Descartes set up 
his program of rationalism in opposition to contemporary views about witchcraft 
and belief in spirits9. But he has left us the legacy of a mechanistic view of hu-
man beings whose effects can still be felt in European medicine, and promoted 
a powerful technique: one should no longer feel that one has to submit blindly 
to (natural) powers and forces, but rather, armed with an understanding of the 
principles of nature, one can put them to use, a maxim which has not lost its 
meaning yet even in the present day, for example, in the science of bionics. 
Humans should become “Maître et possesseur de la nature”, masters and pro-
prietors (!) of nature, and should therefore rule over it, rather than be ruled by 
it10. And today we must say that we have to master self-inflicted damages. (So-
lar panels in space where the sun is shining constantly? Compostable plastic? 
Vegan leather and clothing without polyester? CO₂-absorbing sea grass planta-
tions at the coast lines, when the rain forests have gone? Seawater desalina-
tion, when the last glaciers have melted away and vast tracts of land are with-
out spring water? This technology is already widely practiced, for instance in 
the very dry Canary Islands, but the rests of concentrated salt go back to the 
sea and disturb the ecological balance. Increasingly we will have wars over 
scarce resources and climate refugees. 

Occidental dualistic thought is frequently quite characteristic of European 
traditions, and it has been very influential, even up to Fichte11, particularly since 
                                                                    
7 Chibueze Udeani,  Afrikanische Wertetraditionen im 21. Jahrhundert. Werteverlust oder Wer-
tewandel? In: Gabriele Münnix (Hg.), Wertetraditionen und Wertekonflikte, Nordhausen 2013, 
p. 209-218    
8 Heinrich Geiger, One-ness. On the Chinese Understanding of Nature, in: Forum Philosophie 
71, Zürich 2022, p.117-128.  
9 See Gabriele Münnix, Mit Rationalismus gegen Hexen- und Teufelswahn. Descartes Begrün-
dung der modernen Vernunft. In: Alena Sobotka (Hg.), Filosofické dílo René Descartesa,  
Karlsuniversität Prag 1998, p. 53-75. Short version in Ethik und Unterricht (EU) 2(97). 
10 René Descartes, Discours de la méthode pour bien conduire sa raison, part 6, Paris 1966, 
p.168  
11 Gottlieb Fichte, Die Bestimmung des Menschen, in: J.G. Fichte, Werke, Vol. 3, Leipzig o.J., 
p.267ff. 



 

 

15 

Descartes radically simplified the cosmos of the Middle Ages, that of substanc-
es and their primary qualities: for Descartes, there are only two substances, res 
cogitans and res extensa. Other dualisms have been superimposed: material 
and spiritual; human and natural; subject and object (later added by Kant), even 
man and woman (“mater”/matter as the one which endures); (male) spirit as the 
principle which gives form to matter. 

The so-called “Cartesian split” between materiality and spirituality (already 
prepared in the Aristotelian distinction of hyle and nous) has had an enormous 
impact on European thinking. It had its effect even on Fichte, though even dur-
ing Descartes’ lifetime Spinoza was already talking about there being only one 
living substance: natura naturans. And this Cartesian split was criticized already 
by Leibniz with his notion of power (today we would perhaps use the term en-
ergy) which exists in both human and nature: they are not separate and op-
posed to one another but rather intertwined with one another, since energy 
flows through them both.  

These various concepts of nature are decisive when it comes to thinking 
about responsible action. Do we see ourselves as  fellow creatures, to use a 
term with rather religious connotations, as Albert Schweitzer expressed it in his 
ethics of an awe of life12, or Francis of Assisi’s “Song of the Sun”, which makes 
no distinction, with regard to our brother- and sisterhood, between animate and 
inanimate nature. Or, to speak in a more modern fashion, do we feel that by vir-
tue of our capacity for suffering, which we share with all other living creatures, 
are we  intrinsically interconnected with the natural world? Finally our existence 
is inconceivable without an evolutionary background, and we may thus discover 
- genetic - relatedness as well.   

In contrast to a general anthropocentrism, which eventuates in a utilitarian 
ethic by which everything should be made to serve human goals, Meyer-Abich 
suggested a conception of pathocentrism and later, even biocentrism13 using 
the term of ‘co-world’ which he had found already in Goethe, rather than of man 
being centre of the world. Might it be that a utilitarian ethic (as Jeremy Bentham 
would have it, “the greatest happiness for the greatest number”), might be re-
placed with an ethic of compassion, as Schopenhauer suggested? Concern for 
animal welfare and animal rights (since for Descartes animals were simply ma-
chines with no souls) could also be inspired in this way. Or might it be that in 
the final analysis this is still a matter of human utility – that the animals which 
we consume should have been happy and healthy? At the opposite end of the 
spectrum are cultural concerns for animal welfare, for those who believe in re-
incarnation in other life-forms. According to that perspective, “Western” behav-
iour towards animals is barbaric. Here again one can presume that the Western 
perspective is driven by ultimately egoistic motives. On the other hand, from a 

                                                                    
12 Albert Schweitzer, Kultur und Ethik, München 1972, p. 330 ff, 340 ff.  
13 Klaus-Michael Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie für die Umweltpolitik, München 
1987, and ibid., Aufstand für die Natur. Von der Umwelt zur Mitwelt, München 1990  



 

 

16 

western perspective, one could also assume purposeful thinking for selfish mo-
tives in believers in reincarnation.    

In any case, the concept of responsibility must be made clear. For whom or 
what are we responsible? Only for ourselves? For other humans, to whom we 
are answerable, e.g., to whom an account can or must be rendered? For the in-
tended or also the unintended consequences of our actions? Can we take re-
sponsibility for nature? Hans Jonas took on this question, recommending a 
“heuristics of fear” according to which one should assume a “worst case sce-
nario” in order to be able to act responsibly “in regard” to nature. His so-called 
“ecological imperative” warns in the style of Kant: “Act in such a way that the ef-
fects of your action are compatible with the permanence of genuine human life 
on Earth.”14  

But this is where the difficulties for global ethics only begin, as  desirable as 
such ethics might be in the light of the climate crisis and other crises. For there 
are cultures with fundamentally fatalistic principles, as for instance promulgated 
in some parts of Islam15 (“When men make plans, Allah laughs”): Cultures 
which believe that only God’s will is always carried out. Or the will of an omni-
potent powerful or authoritarian person which one neither can nor should con-
tradict so that personal initiative is not desirable. In consequence the individu-
als’ sense of responsibility can be reduced.  

It was Kant who first designated humans as being “ends in themselves”16, 
thanks to our dignity as rational beings. According to Kant, one cannot simply 
use others as instruments for one’s own ends which certainly is not prevalent in 
all cultures. This is especially the case in communitarian African and Asian cul-
tures, where the value of the community is prioritized over the value of any one 
individual, whose worth is attributable in the first place to the community in 
which and through which it can flourish. According to an African critic (Western) 
human rights are individual rights, which preferably should also be rights ac-
corded to groups, for example, minorities.17 But we may suppose that flourish-
ing communities only exist if they are embedded in a healthy nature?18  

Can we not see nature as an end unto (and in) itself? As we might put it to-
day, has nature an intrinsic value in itself? Can it even have rights, or be con-
sidered a legal subject? This is one of the starting points for Max Scheler’s cri-
tique of Kant.19  

                                                                    
14 Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisa-
tion, Frankfurt 1979, p. 36 
15 See for instance Catarina Belo, Chance and Determinism in Avicenna and Averroes, Am-
sterdam 2007 
16 Kant, Foundations for a Metaphysics of Morals, BA 76f 
17 Kwasi Wiredu, Demokratie und Konsensus in traditioneller afrikanischer Politik, In: Polylog 
2(2000), p. 12-21, sowie Johan Galtung, Menschenrechte – anders gesehen, Frankfurt 1997 , 
p. 32  
18 See Achille Mbembe. La communeauté terrestre, Paris 2023, 76f. 
19 See Evrim Kutlu, Max Schelers Wertetheorie und die Anforderungen einer veränderten öko-
logischen Ethik in: Forum Philosophie International 71, Zürich 2022, p. 76-86 



 

 

17 

Intercultural philosophy can help make us aware of decisive differences, 
and prevent us from levelling out too quickly foreign concepts by projecting ide-
as and values that are self-evident in our own culture, a tendency which is often 
perceived as an example of hegemonic thinking by the other side. 

While, in the face of a threatened planet, dialogue aimed at the better un-
derstanding of traditions of thought is important - such as the members of the 
Association Internationale des Professeurs de Philosophie have been seeking 
across national borders for decades - there also exists massive pressure for ac-
tion in the face of scientific findings about self-induced climate change. Such 
urgently necessary and meaningful conceptions of action should not merely be 
dictated from above, they must also be developed “from below”. Therefore it 
makes sense that UNESCO has requested that “climate education” be included 
globally in every subject, and that young people be guided towards conscious 
and responsible action. Within different philosophical approaches this can be 
done in several ways: 

If one is pursuing the path of virtue ethics, as not only Aristotle but also sev-
eral contemporary Anglo-American authors have suggested, one might ask: 
which virtues can contribute to environmental education? This is a question of 
which attitudes can be put into play - temperance, anti-consumerism, a just dis-
tribution of life-opportunities for future generations, long-term sensible behav-
iour which does not only serve individual interests?  

Deontological and utilitarian ethics, popular since the Enlightenment, had 
refrained from recommending such attitudes, instead recommending objective 
self-imposed duties including a rational proof-principle (for example, Kant’s cat-
egorical imperative), with the help of which each ethical subject should decide 
rationally on their own intentions. Waste prevention? Economical use of ener-
gy? Reuse of clothing? In the metaphysics-free fundamental utilitarian outlook 
there is, however, a basic rational calculation to be made between the maximi-
zation of usefulness and minimization of damage, which in the case of act-
utilitarianism – different from rule-utilitarianism  ̶  must be carried out in every 
case anew by the rational subject.  

If, on the other hand, one seeks to promote a material value-ethics, then the 
question becomes: which values are most centrally important to us, for exam-
ple: sustainability, the preservation of natural livelihoods: clean air, which has 
recently been established as a human right, clean drinking water and usable 
water and food supplies, and as a basis a healthy condition for nature, just to 
give a few examples. 

If one is pursuing a consequentialist ethics, individual actions ought to be 
oriented to those consequences, which should be either avoided or promoted. 
What damage should be avoided? (Already today we can produce burgers by 
tissue growing, taking only one muscle cell from grazing cattle without killing 
animals.) According to  the aforementioned utilitarian ethic, one must, in one’s 
actions, undertake to uphold the fundamental aims of realizing the survival and 



 

 

18 

enhanced quality of life not only for a privileged few on this planet but rather the 
greatest possible benefit for the greatest number. But the very pragmatic utili-
tarian ethic has an inherent justice problem20, since optimal benefit for the 
greatest number must always accept collateral damage. Some will always have 
bad luck, which although it is morally unacceptable, nevertheless generally 
strikes the poorest amongst us; which brings us back to the starting point. 

In order to take into account the post-modern concept of plurality which led 
me to intercultural thinking, I once developed a concept of multi-perspectivity, 
with three interdependent levels of shifts in perspective, which might lead us to 
improved and enhanced horizons of awareness. 

 (Mx) 

The essays in this book from different countries demonstrate a great many 
thought traditions and perspectives and offer what I – on the second level – 
called “cognition as a joint-venture”, where dead angles can be illuminated, in 
the hope that we may be able to rise to a panoramic perspective with a greater 
consciousness of the problems before us21, out of which perhaps more and 
better options for action may emerge. Not only for sustainable action in an 
imperiled environment, but also for the important consciousness-raising of pu-
pils and students. If we want to alter the future decisively, an environmental pol-
icy focused on damage control will not suffice; here, too, we have to make ef-
forts in environmental education and the forming of conscience. The following 
essays will show how this might be accomplished.  

 

                                                                    
20 Otfried Höffe, Einführung in die utilitaristische Ethik, Tübingen 1992, p. 44ff 
21 Gabriele Münnix, Zum Ethos der Pluralität. Postmoderne und Multiperspektivität als Pro-
gramm, 3. Aufl. Münster 2020, p.182-187 



 

 

19 

 

 

Natur als Ressource?                                                        
Zur Bedeutung philosophischer Reflexion                           

in Zeiten der Klimakrise  

Gabriele Münnix (Düsseldorf) 
 

Plastikmüll wandert, wie wir inzwischen wissen, mit einer „North Drift“ bis hin in 
die fast menschenleere Arktis, und gelangt in Mikroteilchen über die Meerestie-
re bis in unsere Nahrungskette, wo er, nicht nur im menschlichen Organismus, 
hormonelle Störungen bewirken kann1. Die Abholzung der letzten Regenwälder 
dient gewinnträchtiger landwirtschaftlicher Intensivnutzung, etwa durch Palmöl-
plantagen oder für Weideland, beeinträchtigt aber massiv die Absorption von 
klimaschädlichem  C0₂ und seine Umwandlung in Sauerstoff. C0₂ entsteht nicht 
nur durch Autoabgase und private Verfeuerung fossiler Brennstoffe (auch das 
Internet trägt seinen Teil zu den Emissionen bei), sondern ganz massiv auch 
durch industrielle Nutzung von Ressourcen, von denen man früher glaubte, sie 
stünden unbegrenzt und billig zur Verfügung und seien nicht besonders schäd-
lich. Auch der Flugverkehr führt zu globalen Erwärmung, und die Co₂-
Emissionen sind in dieser Höhe auch noch weniger gut abbaubar, und bis man 
                                                                    
1 Z. B. Health News 2021: https://healthnewsnet.de/news-2/mikroplastik -kann-menschliche -
zellen-schaedigen-24657/ sowie NABU:Plastikmüll und seine Folgen: 
https://www.nabu.de/natur-und-landschaft/meere/muelkippe-meer/muellkippemeer.html,           
s. auch https://www.theguardian.com/environment/2024/feb/27/microplastics-found-in-every-
human-placenta-tested-study-health-impact 
 

https://healthnewsnet.de/news-2/mikroplastik%20-kann-menschliche%20-zellen-schaedigen-24657/
https://healthnewsnet.de/news-2/mikroplastik%20-kann-menschliche%20-zellen-schaedigen-24657/
https://www.nabu.de/natur-und-landschaft/meere/muelkippe-meer/muellkippemeer.html
https://www.theguardian.com/environment/2024/feb/27/microplastics-found-in-every-human-placenta-tested-study-health-impact
https://www.theguardian.com/environment/2024/feb/27/microplastics-found-in-every-human-placenta-tested-study-health-impact


 

 

20 

Flugzeuge und Autos mit grünem Wasserstoff betanken kann, der nur noch 
Wasserdampf emittiert, kann es bereits zu spät sein. So finden sich schwarze 
Ablagerungen auch schon auf den früher weiß glänzenden letzten Gletschern, 
die noch nicht geschmolzen sind, in eigentlich fast menschenleeren Regionen. 
Das Problem ist also keineswegs bloß lokal. Erodierte oder auch versiegelte 
Böden fassen die Mengen an Starkregen nicht mehr, weshalb Überflutungen 
und Erdrutsche zunehmen, und viele Küstenregionen sind bereits durch den 
Anstieg des Meerspiegels bedroht. Jede Straße in den Dschungel lässt die  
Lebensräume von Mensch und Tier immer näher aneinander rücken, was Zoo-
nosen begünstigt: Das Überspringen von Viren von Wildtieren auf Menschen 
wird immer häufiger werden. Die Massentierhaltung setzt nicht nur prophylak-
tisch Massen von Antibiotika ein, die zunehmend für Resistenzen beim Men-
schen sorgen, sie produziert nicht nur viel zu viel Gülle und Methangas, son-
dern ist auch Zulieferer für die Lederindustrie, und liefert Rohstoffe für Gelatine, 
Heparinsalben und Impfstoffe, ist also anscheinend notwendig. Doch greift rein 
ökonomisches Zweckdenken zu kurz, solange es nicht in ökologische Zusam-
menhänge eingebettet ist. So sorgen Insektizide und Pestizide zwecks Ertrags-
steigerung  nicht nur für einen bereits 80%igen Rückgang der Insektenpopula-
tion und weiteres Artensterben, z. B. im Bereich der Vogelwelt, wie schon die 
Biologin in Rachel Carson bereits vor 60 Jahren (!) prognostizierte2: Noch mehr 
und immer „effektiver“ genutzte Agrarflächen machen unsere Nahrung keines-
wegs gesünder. Einen gesunden Menschen gibt es aber nicht ohne gesunde 
Natur mit Artenvielfalt und nachhaltiger Bewirtschaftung3. Doch stattdessen 
haben wir viele Kreisläufe mit schädlichen  Auswirkungen auf Organismen und 
auf unsere Gesundheit.   

Wie können wir diesem ganzen Irrsinn Einhalt gebieten? Bereits Heidegger 
hatte, lange bevor wir von „Klimakrise“ sprachen, eine „Kehre“ gefordert, eine 
Umkehr aus einer gefährlichen Entwicklung, in der eine mehr und mehr techni-
sierte Lebenswelt die Natur als bloße Ressource betrachtet, die man nur „ent-
bergen“ und einer Nutzung zuführen muss. (Er sprach bereits von Vernutzung, 
einem schonungslosen Verbrauch, der zugleich natürliche Lebensgrundlagen 
mehr und mehr zerstört.) Wir sind sogar „in höchster Gefahr“, wenn wir uns 
nicht auf die „Weite unseres ursprünglichen Wesensraumes“ zurückbesinnen.4 
Schelling gar, von Spinozas Pantheismus beeinflusst („deus sive natura“) warn-
te die  Menschen – bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts, 150 Jahre vor Hei-
deggers Schrift! – davor, die Natur – wie Fichte – nicht als „selbstlebendig“ zu 
sehen, sondern wie ein totes Objekt zu betrachten und „nicht eins mit dem 
Ganzen, sondern für sich zu sein“:  

                                                                    
2 Rachel Carson, Der stumme Frühling („Silent Spring“) erschien bereits 1962! 
3 So Prof. Hans-Otto Pörtner, Vorstandsmitglied des Weltklimarates, in einem Interview. (Es ist 
bereits nach 12, in: Münnix, Rolf, Bringeland (Hg.), Forum Philosophie International 71 („Na-
tur“), Zürich 2022, S. -14, hier:  S. 13  
4 Heidegger, Martin, Die Technik und die Kehre, Pfullingen  1976, S. 19f. 



 

 

21 

„Wir müssen es für eitel Schein erklären, wenn er (Fichte) die Lebendigkeit des 
Seins begriffen haben will: eitel Rede, wenn er die Natur zu vernichten sich an-
stellt. Er will sie nur nicht als lebendig haben, aber als tot will er sie allerdings 
haben, als etwas, darauf er einwirken, das er bearbeiten und mit Füßen treten 
kann. Essenz seiner ganzen Meinung von der Natur? Es ist die, dass die Natur 
gebraucht, benutzt werden soll, und dass sie zu nichts weiter da ist, als ge-
braucht zu werden, sein Prinzip, wonach der die Natur ansieht, ist das ökono-
misch-teleologische Prinzip. […] Soweit nur immer die Natur menschlichen Zwe-
cken dient, wird sie getötet.“5  

Zunehmend ist die Natur also auch nicht mehr als ästhetische Ressource zur 
Erholung und Erbauung des Menschen geeignet (was auch als eine Art von 
Konsum gesehen werden kann), sie ist auch nicht mehr immer „natürlich“, son-
dern kann durch künstliche Natur ersetzt werden6, die möglicherweise unsere 
ästhetischen Bedürfnisse ebenso erfüllt, nur dass sie nicht stinkt, beißt, sticht 
oder kratzt. Schließlich ist jeder Park künstlich überformte Natur, jede Pflanzen- 
oder Tierzüchtung geschieht durch menschlichen Eingriff zu bestimmten 
menschlichen Zwecken. Und wenn man einmal dabei ist: wieso soll man nicht, 
da man ja auch Pflanzen gentechnologisch schädlingsresistenter machen 
kann, die eigene Arterhaltung – bei zunehmender Unfruchtbarkeit – durch 
künstliche Befruchtung und Präimplantationsdiagnostik unter Zuhilfenahme 
biotechnologischer Methoden betreiben? 

Und das führt uns zur Urfrage der Philosophie: ti esti? Was ist eigentlich na-
türlich? Was ist eigentlich Natur? Längst ist sie vielfach überbaut und kultiviert. 
Und welche Natur wollen wir?  Sehr viel wird für die Zukunft von unserer Hal-
tung zur Natur abhängen. Und damit ist auch die Bildung gefordert.  

In der Tat sind wir hier bei einem Problem, das auch die Mitglieder der 
Weltklimakonferenzen sich nicht immer klar machen, zumal man dort meist auf 
Übersetzungen zurückgreifen muss: Verschiedene Kulturen können durchaus 
unterschiedliche Traditionen in ihrem Natur- und Wertedenken haben. (Und es 
gibt Sprachen, z. B. bei den Inuit, ohne Begriffe für „Waldbrand“.) 

So geht es im afrikanischen Denken oft um animistische Naturvorstellun-
gen7, in Asien um die Lebensmaxime einer Harmonie mit der Natur, wobei aber 
durchaus menschliches Eingreifen diese Natur wieder ins Gleichgewicht brin-
gen kann8. Doch gehen wir meist von einer Verallgemeinerung der eigenen 
Vorstellungen aus, die wir, in Ermangelung der Kenntnis anderer Denkweisen, 
für selbstverständlich halten.  

                                                                    
5 Schelling, Friedrich W., Schriften von 1806-1813, WBG Darmstadt 1986, S. 17ff  
6 Vgl. Böhme, Gernot, Natürlich Natur! Frankfurt 1992, S. 9ff, sowie Birnbacher, Dieter, Natür-
lichkeit, Berlin 2006. 
7 Udeani, Chibueze, Afrikanische Wertetraditionen im 21. Jahrhundert. Werteverlust oder Wer-
tewandel?, in: Gabriele Münnix (Hg.), Wertetraditionen und Wertekonflikte. Ethik in Zeiten der 
Globalisierung, Nordhausen 2013, S. 209-218  
8 Geiger, Heinrich, One-ness. On the Chinese Understanding of Nature,  in: Forum Philosophie 
71 , Zürich 2022,  S. 117-128  



 

 

22 

Aber schon in unserer eigenen europäischen Denktradition hat es andere 
Vorstellungen als die oben erwähnten gegeben: Löblicherweise hatte Descar-
tes sein Programm des  Rationalismus gegen den damaligen Hexen- und Geis-
terglauben gesetzt.9  Doch er hat uns auch das mechanistische Menschenbild 
hinterlassen, das bis heute in der europäischen Medizin nachwirkt, und eine 
leistungsfähige Technik angezielt: Der Mensch sollte sich nicht mehr dunklen 
(Natur-)Kräften und Gewalten ausgeliefert fühlen, sondern mit seinem Verstand 
die Prinzipien der Natur erkennen, um sie sich nutzbar zu machen, eine Maxi-
me, die bis heute nicht an Bedeutung verloren hat, z.B. in der Bionik. „Maître et 
possesseur de la nature“ solle er so werden, so Descartes damals, Meister und 
Besitzer der Natur, und sie dergestalt beherrschen, statt von ihr beherrscht zu 
werden10. Und heute müssen wir ergänzen, dass wir Herr der selbstverursach-
ten Schäden werden müssen. Solarpaneele im All, wo die Sonne immer 
scheint? Kompostierbares Plastik? Veganes Leder und Kleidung ohne Polyes-
ter? CO₂- absorbierende Seegrasanpflanzungen an den Küsten, wenn keine 
Regenwälder mehr zur Verfügung stehen? Meerwasserentsalzungsanlagen, 
wenn die letzten Gletscher geschmolzen sind und weite Landstriche ohne 
Quellwasser sind? Letzteres wird vielerorts bereits praktiziert, z.B. auf den sehr 
trockenen kanarischen Inseln, doch werden die konzentrierten Salzreste meist 
wieder eingeleitet, was für die Meerespopulationen auf Dauer schädlich ist. Es 
wird zunehmend Kriege um knappe Ressourcen und Klimaflüchtlinge geben.  

Das abendländische Denken in Dualismen ist vielfach ganz charakteristisch 
für europäische Traditionen, und es wurde sehr wirkmächtig, zumal Descartes 
ja auch den mittelalterlichen Kosmos von Substanzen und eigenständigen Qua-
litäten radikal vereinfachte: es gab bei ihm nur zwei Substanzen, die denkende 
und die ausgedehnte Substanz. Andere Dualismen wurden darüber gelegt: Ma-
terie und Geist, Mensch und Natur, Subjekt und Objekt (erst bei Kant), sogar 
Mann und Frau („mater“/matter (Materie) als das Beharrende, männlicher Geist 
als das die Materie formende Prinzip). 

Die sogenannte „Cartesische Spaltung“ (bereits in der Aristotelischen Un-
terscheidung von hyle und nous angelegt) wurde im europäischen Denken sehr 
wirkmächtig und wirkte auch noch auf Fichte11, obwohl bereits zur Lebenszeit 
von Descartes Spinoza von nur einer lebendigen Substanz, einer natura 
naturans, sprach. Und diese Spaltung wurde auch bereits von Leibniz kritisiert, 
der mit seinem Begriff der Kraft diesen Dualismus relativierte: Kraft (heute wür-
den wir vielleicht Energie sagen) ist in beidem, Mensch und Natur, sie sind also 

                                                                    
9 Münnix, Gabriele, Mit Rationalismus gegen Hexen- und Teufelswahn. Descartes Begründung 
der modernen Vernunft. In : Sobotka, Alena (Hg.), Filosofické dílo René Descartesa, 
Karlsunivrsität Prag 1998, S. 53-75, gekürzt in Ethik und Unterricht 2/97    
10 Descartes, René, Discours de la méthode pour bien conduire sa raison, Teil 6, Paris 1966, S. 
168 
11 Fichte, Gottlieb, Die Bestimmung des Menschen, in: J.G. Fichte, Werke, Bd3, Leipzig o.J.,  
S.267ff. 



 

 

23 

nicht getrennt und einander opponiert, sondern miteinander verbunden, da die-
se Energie durch sie beide hindurch wirkt.  

Diese unterschiedlichen Naturvorstellungen sind entscheidend, wenn es um 
verantwortbares Handeln geht. Betrachten wir uns als Mitgeschöpfe, um einmal 
einen religiös konnotierten Ausdruck zu verwenden, wie es in Albert Schweit-
zers Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben zum Ausdruck kommt?12 Schon Franz 
von Assisi hatte sich in seinem „Sonnengesang“ der Mitgeschöpflichkeit von 
belebter und unbelebter Natur verschwistert gefühlt. Oder, moderner gespro-
chen, fühlen wir uns wegen unserer Leidensfähigkeit allen anderen leidenden 
oder leidensfähigen Naturwesen verbunden? Schließlich sind wir in unserer 
Existenz nicht ohne unseren evolutionären Background denkbar, und auch hier 
gibt es – genetische – Verwandtschaften. Meyer-Abich hatte gegen den übli-
chen Anthropozentrismus, wie er sich auch in der utilitaristischen Ethik mani-
festiert, da alles nach menschlichen Zwecken ausgerichtet geschehen soll, wie 
schon Goethe von „Mitwelt“ statt von „Umwelt“ gesprochen und einen Patho-
zentrismus und später sogar Biozentrismus vorgeschlagen.13 Wird so an die 
Stelle der Nutzenorientierung („das größte Glück für die größte Zahl“, so Jere-
my Bentham) eine Mitleidsethik nach Art Schopenhauers gesetzt? Gerade die 
Bemühungen um Tierwohl und Tierrechte (bei Descartes waren Tiere Maschi-
nen ohne Seele) können von hier inspiriert sein. Oder ist es doch letztendlich 
wieder zum Nutzen des Menschen gedacht, wenn die Tiere, die er konsumiert, 
glückliche und gesunde Tiere waren? Ganz anders hingegen sind die Bemü-
hungen um Tierwohl und Respekt in Kulturen zu sehen, in denen man an die 
Wiedergeburt in anderen Daseinsformen glaubt. Von da gesehen, ist der „west-
liche“ Umgang mit Tieren oftmals barbarisch. Andererseits könnte man aus 
westlicher Perspektive auch hier wieder bei Kulturen, die an Reinkarnation in 
anderen Daseinsformen glauben, Zweckdenken aus letztlich egoistischen Moti-
ven unterstellen. 

In jedem Fall ist der Begriff der Verantwortung zu klären. Wofür sind wir 
verantwortlich? Nur für uns selbst? Gegenüber anderen Menschen, denen wir 
antworten können, d. h. Rechenschaft ablegen könnten bzw. auch müssen, z. 
B. über Verhalten auf Kosten anderer? Für die beabsichtigten oder auch die 
unbeabsichtigten Folgen unserer Handlungen? Können wir gegenüber der Na-
tur Verantwortung haben? Dieser Frage hat sich Hans Jonas angenommen und 
eine „Heuristik der Furcht“ empfohlen, nach der man „worst case-Szenarios“ 
annehmen soll, um dann verantwortbar gegenüber oder „in Ansehung“ der Na-
tur handeln zu können“. Sein sog. „ökologischer Imperativ“ mahnt in Anlehnung 
an Kant: “Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung verträglich sind mit 
der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden“.14  
                                                                    
12 Albert Schweitzer, Kultur und Ethik, München 1972, S. 330 ff, 340 ff.  
13 Meyer-Abich, Klaus-Michael, Praktische Naturphilosophie für die Umweltpolitik, München 
1987 sowie Aufstand für die Natur, Von der Umwelt zur Mitwelt,  München 1990  
14 Jonas, Hans, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisa-
tion,  Frankfurt 1979, S. 36    



 

 

24 

Doch da beginnen die Schwierigkeiten einer globalen Ethik erst, wie sie an-
gesichts der Klimakrise und anderer Krisen wünschenswert wäre. Denn es gibt 
Kulturen mit fatalistischen Grundhaltungen, wie sie etwa im Volksislam verbrei-
tet sind15 („Allah lacht, wenn Menschen Pläne machen“), Kulturen, in denen 
sowieso immer nur Gottes Wille geschieht. Oder der Wille der jeweils Mächti-
gen, dem man sich nie widersetzen kann oder darf, da Eigeninitiativen uner-
wünscht sind. Und das hat Folgen für das Verantwortungsbewusstsein der ein-
zelnen. 

Kant hatte einst nur den Menschen als „Zweck an sich selbst“16 ausge-
macht, kraft der ihm eigenen Würde als denkendes Wesen. Er darf nicht von 
anderen für eigene Zwecke instrumentalisiert werden, eine Anschauung, die 
bestimmte (Menschen-)Rechte nach sich zieht und sicher nicht in allen Kultu-
ren gängig ist. Besonders nicht in afrikanischen und asiatischen kommunitaris-
tischen Kulturen, wo der Wert der Gemeinschaft höher als der des einzelnen 
Individuums anzusetzen ist, das seinen Wert erst der Gemeinschaft verdankt, 
in der und durch die es sich entfalten kann. Die Menschenrechte sind Indivi-
dualrechte, so eine afrikanische Kritik17, wünschenswert wären auch Gruppen-
rechte, z.B. von Minderheiten. Doch können nicht auch Gemeinschaften als in-
takte nur existieren, wenn sie sich in eine gesunde Natur eingebettet fühlen?18 

Kann man nicht auch die Natur als Zweck an sich selbst (und in sich selbst) 
sehen? Hat sie, wie wir heute vielleicht sagen würden, einen intrinsischen 
Wert? Kann sie gar Rechte haben, oder ein Rechtssubjekt sein? Dies ist einer 
der Ansatzpunkte für Max Schelers Kantkritik.19  

Die interkulturelle Philosophie kann helfen, entscheidende Differenzen be-
wusst zu machen und nicht vorschnell zu nivellieren bzw., wie es oft geschieht , 
die eigenen Selbstverständlichkeiten und Wertvorstellungen ins Fremde zu pro-
jizieren und sie dort wie selbstverständlich vorauszusetzen, was auf der ande-
ren Seite oft als Hegemoniedenken wahrgenommen wird.  

Doch angesichts eines bedrohten Planeten ist Dialog mit dem Ziel besserer 
Verständigung, wie wir ihn in der Association Internationale des Professeurs de 
Philosophie über Ländergrenzen hinweg seit Jahrzehnten versuchen, zwar 
wichtig, doch es entsteht auch massiv Handlungsdruck angesichts der wissen-
schaftlichen Erkenntnisse zum hausgemachten Klimawandel. Solche dringend 
nötigen sinnvollen Handlungskonzepte dürfen aber nicht nur von oben verfügt 
werden, sie müssen auch „von unten“ aufgebaut werden. Deshalb macht es 
Sinn, dass die UNESCO „climate education“ in jedem Fach weltweit gefordert 
                                                                    
15 s. z.B. Catarina Belo, Chance and Determinism in Avicenna and Averroes, Amsterdam 2007     
16 Kant Immanuel, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Weischedel-Ausgabe Bd IV, BA 76f, 
Darmstadt 1975 
17  Johan Galtung, Menschenrechte - anders gesehen, Frankfurt 1997,  S. 32, sowie Kwasi 
Wiredu, Demokratie und Konsensus in der traditionellen afrikanischen Politik, in: Polylog 2 
(2000), S. 12-21 
18 S. Achille Mbembe, La communeauté terrestre, Paris 2023 
19 Evrim Kutlu, Max Schelers Wertetheorie und die Anforderungen einer veränderten ökologi-
schen Ethik, in: Forum Philosophie International 71  („Natur“), Zürich 2022, S. 76-86  



 

 

25 

hat und die Jugend an bewusstes und verantwortungsvolles Handeln heranfüh-
ren möchte. Dazu gibt es auch in innerhalb der philosophischen Ansätze ver-
schiedene Wege:  

Verfolgt man den Ansatz einer Tugendethik, wie sie nicht nur von Aristote-
les, sondern heute auch wieder von angelsächsischen AutorInnen vorgeschla-
gen wird, so ist zu fragen: welche Tugenden sind es, die einer Umweltbildung 
helfen? Hier geht es um Haltungen, die eingeübt werden sollten: Mäßigung, 
Konsumverzicht, gerechte Verteilung von Lebenschancen auch für kommende 
Generationen, langfristig kluges Verhalten, das nicht nur individuellen Interes-
sen dient? Die seit der Aufklärung populäre deontologische und utilitaristische 
Ethik hatte von solchen empfohlenen Haltungen abgesehen und im ersten Fall 
objektiv begründbare Pflichten angeführt, mit einem rationalen Prüfprinzip (z.B. 
Kants kategorischem Imperativ), mit dem ein jedes ethische Subjekt sich selber 
seine Pflichten auferlegen sollte. Müllvermeidung? Sparsamkeit im Energiever-
brauch? Kleidertausch? In der metaphysikfrei begründbaren utilitaristischen 
Ethik ging es hingegen um eine rational begründbare Zweckabwägung zur Nut-
zenmaximierung bzw. Schadensbegrenzung, die im Handlungsutilitarismus an-
ders als im Regelutilitarismus sogar in jedem Einzelfall neu angestellt werden 
sollte. Welche Handlungszwecke bringen den größten Nutzen für uns alle und 
schaden am wenigsten?  

Untersucht man aber den Ansatz der materialen Wertethik, so ist zu fragen, 
welche Werte uns zentral wichtig sind bzw. sein sollten: Nachhaltigkeit, Erhalt 
natürlicher Lebensgrundlagen (saubere Luft, wie sie neuerdings sogar als 
Menschenrecht festgeschrieben wurde, freier Zugang zu Trink- und Nutzwas-
ser) und natürlich Gesundheit, um nur einige Beispiele zu nennen.  

Verfolgt man eine konsequenzialistische Ethik, so ist das individuelle Han-
deln an den Folgen zu orientieren, die man möglichst vermeiden bzw. beför-
dern möchte. Welche Schäden wären zu vermeiden? (Schon heute etwa kann 
man Burger durch Tissue Growing herstellen, indem man grasendem Vieh nur 
eine Muskelzelle entnimmt, Massentierhaltung und Schlachtungen wären obso-
let.) 

Im Sinne der o.e. utilitaristischen Ethik wären die dem Handeln zugrundege-
legten Zwecke zu untersuchen, die einem Überleben und verbesserter Lebens-
qualität nicht nur für einige privilegierte Individuen auf diesem Planeten dienlich 
sind und größtmöglichen Nutzen für möglichst viele bewirken können. Doch die 
sehr pragmatische utilitaristische Ethik hat ein Gerechtigkeitsproblem20, es 
reicht die Nutzenmaximierung für möglichst viele aus, Kollateralschäden müs-
sen in Kauf genommen werden. Einige werden immer Pech haben, was aber 
moralisch nicht akzeptabel ist, da es in der Regel die Ärmsten treffen wird; wo-
mit wir wieder beim ersten Ansatz wären.  

Einst habe ich, um dem postmodernen Konzept der Pluralität Rechnung zu 
tragen, das für mich ins interkulturelle Denken führt, ein Konzept der Multipers-
                                                                    
20 Otfried Höffe, Einführung in die utilitaristische Ethik, Tübingen 1992, S. 44ff. 



 

 

26 

pektivität entwickelt, mit drei aufeinander aufbauenden Stufen von Perspektiv-
wechseln, die zu verbesserten und umfangreicheren Erkenntnishorizonten füh-
ren sollen.21  

Die Beiträge dieses Buches aus verschiedenen Ländern zeigen je andere 
Denktraditionen und –perspektiven und bieten also das, was ich – auf der 2. 
Stufe – Erkenntnis als „joint-venture“ genannt habe, wobei „tote Winkel“ ausge-
leuchtet werden können, Dinge, die außerhalb unseres Blickwinkels liegen. In 
der Hoffnung, dass wir zu Überblicksperspektiven mit mehr Problembewusst-
sein aufsteigen können22, aus denen sich vielleicht noch mehr und bessere 
Handlungsoptionen ergeben könnten, nicht nur für nachhaltigeres Handeln in 
einer bedrohten Umwelt, sondern auch für den Bereich der so wichtigen Be-
wusstseinsbildung an Schulen und Hochschulen. Wenn wir für die Zukunft Ent-
scheidendes verändern wollen, reicht eine schadensbegrenzende Umweltpolitik 
nicht aus; wir müssen hier auch mit Bildungsbemühungen und Gewissensbil-
dung ansetzen. Wie das gehen kann, sollen die folgenden Beiträge zeigen. 

 

                                                                    
21 Veranschaulichende Skizzen s. S. 18 
22 Gabriele Münnix, Zum Ethos der Pluralität. Postmoderne und Multiperspektivität als Pro-
gramm, 3. Aufl. Münster 2020, S. 182-187 

Ich hab ja auch Sinn für Nostalgie, 
aber das geht mir doch zu weit! 

 



 

 

27 

2. Länderbeiträge / Country Reports 

Bildung für nachhaltige Entwicklung (BNE)                   
in der Schweiz 

Michelle Wüthrich / Juliette Gloor 
(Freiburg / Bern)  

‘Bildung für nachhaltige Entwicklung’ stellt im aktuellen Schweizer Bildungssystem 
ein ‘transversales Thema’ dar, das seinen Platz in sämtlichen gymnasialen Unter-
richtsfächern, überfachlichen Modulen und interdisziplinären Projekten findet. Im 
folgenden Artikel zeigen wir auf, dass Bildung für nachhaltige Entwicklung einen de-
zidiert philosophischen Zugang voraussetzt. Denn in unserer Auffassung beinhaltet 
die philosophische Bildung immer auch die gezielte Förderung und Forderung der 
intellektuellen Tugenden. Das Unterrichtsfach Philosophie bietet nicht nur die ge-
eignete Grundlage zur Erlangung von für die Umweltthematik unabdingbaren Kom-
petenzen wie der Begriffsbestimmung und der Schärfung des (ethischen) Urteils-
vermögens, sondern die Lernenden pflegen in den Philosophielektionen auch die 
motivationalen und affektiven Zugänge zu ihrem Intellekt, sie eignen sich vorbildli-
che intellektuelle Haltungen an. Somit wird die Bildung zum transversalen Thema 
‘nachhaltige Entwicklung’ umfassender und verlässlicher. Am Beispiel der Tugend 
‘intellektuelle Autonomie’ und mit Unterrichtsskizzen stellen wir das Potential dieses 
philosophischen Bildungsverständnisses vor. 
 
Einleitung 
Die im Jahr 2018 aufkeimenden internationalen ‘Fridays for Future’-Demon-
strationen und Schüler:innenstreiks mit der über die verhaltene Umweltpolitik 
gnadenlos empörten Aktivistin Greta Thunberg an vorderster Front bleiben in 
einprägsamer Erinnerung. Unmissverständlich erklang der Weckruf, eine le-
benswerte Zukunft gehe mit der Bewältigung der Klimakrise einher und die Po-
litik solle dieser Hauptaufgabe des 21. Jahrhunderts endlich gerecht werden.1 
Eine solche umgestülpte Belehrung - junge, teilweise in unserem Rechtsver-
ständnis noch nicht einmal mündige Menschen nahmen die entscheidungs-
pflichtigen Älteren in die Mangel - lässt auf die Notwendigkeit eines gymnasia-
len Bildungsverständnisses schliessen, das nicht ohne nachhaltige und weit 
über die Klimadebatte hinausgehende Entwicklung auskommt. Das ändert sich 
auch nicht durch den Umstand, dass die ‘Fridays for Future’-Bewegung durch 
die Pandemie und durch den Angriffskrieg in der Ukraine als Massen- und Me-
dienereignis wieder etwas aus dem Fokus der Öffentlichkeit geraten ist.  

                                                                    
1 Fridays for Future (2022). https://fridaysforfuture.de/ (27.07.2022) 



 

 

28 

In Anbetracht der Dringlichkeit publizierte die UNESCO 2020 ihr ‘Roadmap 
2030’ für Bildung der nachhaltigen Entwicklung.2 Die Schweizerische Konfe-
renz der kantonalen Erziehungsdirektoren (EDK) und das Staatssekretariat für 
Bildung, Forschung und Innovation (SBFI) haben die Herausforderung der 
Transformation in eine nachhaltige Gesellschaft im aktuell laufenden Projekt 
der ‘Weiterentwicklung der gymnasialen Maturität’ (WEGM) ebenfalls aufgegrif-
fen. Im Entwurf für den zukünftigen Rahmenlehrplan wurde ‘Bildung für nach-
haltige Entwicklung’, kurz ‘BNE’, neben ‘Basale fachliche Kompetenzen für all-
gemeine Studierfähigkeit’, ‘Wissenschaftspropädeutik’, ‘Politische Bildung’ und 
‘Digitalität’ als eine der gesellschaftlichen Herausforderungen für transversale 
Bereiche ausgearbeitet.3  

‘Transdisziplinarität’ wird hier verstanden als ein ‘Gesamtsystem’, in dem 
fachliches und praktisches Wissen aus unterschiedlichen Disziplinen auf eine 
Frage- oder Problemstellung hin ‘reorganisiert’ wird ohne Rücksicht auf die 
Grenzen der einzelnen Disziplinen. Durch dieses bewusste Aufbrechen der 
Disziplingrenzen gelingt es mittels der Transdisziplinarität im Bereich der BNE, 
sich auf ein Spektrum zu beziehen, das sich von lokal auf global erstreckt und 
die Abhängigkeiten und Wechselwirkungen der Sphären Wirtschaft, Gesell-
schaft und Umwelt zum Inhalt hat. 

Im folgenden Kapitel zeigen wir auf, warum der Philosophieunterricht für ein 
tiefgreifendes Verständnis der Debatte unentbehrlich ist. Denn die philosophi-
sche Bildung trägt grundlegend zur Erlangung der Sachkompetenzen bei. Die-
se Sach-Dimension ist aber nicht hinreichend. Die BNE als eines der transver-
salen Themen gelingt umfassender, wenn das Bildungssystem im Philosophie-
unterricht und in anderen Fächern neben der Sach-Dimension auch die affekti-
ve, die motivationale und die urteilende Dimension mit einbezieht. Wir greifen 
hierbei auf Jason Baehrs Vier-Dimensionen-Modell zurück.4 Zur Veranschauli-
chung sind in einigen Passagen Skizzen zu Unterrichtsideen eingeflochten. 

1. Definition der intellektuellen Tugend 
An anderer Stelle zeigen wir die Vorteile eines solches Ansatzes, der den un-
scharfen Kompetenzbegriff durch den der intellektuellen Tugenden mit den er-
wähnten vier Dimensionen ersetzt, wenn es auf die grossen Bildungsheraus-
forderungen unserer Zeit adäquat zu reagieren gilt. Diese Diskussion würde 
den Rahmen sprengen. Ausserdem sind unsere hier angestellten Überlegun-
gen nicht so voraussetzungsreich, dass sie nicht auch ohne diesen Theorieap-
parat gut nachvollziehbar sind. Daher beschränken wir uns an dieser Stelle auf 
                                                                    
2 UNESCO (2020). Education for Sustainable Development. A Roadmap. 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000374802/PDF/374802eng.pdf.multi (28.07.22) 
3 EDK (2020). Weiterentwicklung der gymnasialen Maturität. Projekt Rahmenlehrplan II: Trans-
versale Bereiche.  https://matu2023.ch/images/PDF/DE/RLP_Kapitel_II_Transversale_Themen. 
pdf (28.07. 2022), S. 21-28 
4 Baehr, Jason (2016). The Four Dimensions of an Intellectual Virtue. In: Chienkuo, Mi / Slote, 
Michael / Sosa, Ernest (Hrsg.): Moral and Intellectual Virtues in Western and Chinese Philoso-
phy. London: Routledge Verlag, S. 86-98 

https://matu2023.ch/images/PDF/DE/RLP_Kapitel_II_Transversale_Themen


 

 

29 

ein paar wenige zentrale Überlegungen im Zusammenhang mit BNE, ein-
schliesslich einer Definition und eines Beispiels einer intellektuellen Tugend. 

Wir definieren intellektuelle Tugenden mit Jason Baehr als «‘personal intel-
lectual excellences,’ or as traits that contribute to their possessor’s ‘personal in-
tellectual worth.’»5 Intellektuelle Tugenden sind unserer Ansicht nach nichts an-
deres als Haltungen, die ihrem Wesen nach epistemischen Exzellenz-
Bedingungen unterliegen, wobei letztere in Graden, also mehr oder weniger, 
erreicht werden. 

Eine intellektuell autonome Person wird, wenn es darum geht, ob sie einer 
vermeintlichen epistemischen Autorität vertraut oder nicht, sachliche Kenntnis-
se darüber haben und anwenden können, was eine solche Autorität - auch eine 
maschinelle - rechtfertigt, und zwar vor allem auch dann, wenn sie selbst keine 
Expertin auf diesem Gebiet ist. Sie ist sich ausserdem im Klaren darüber, dass 
intellektuelle Autonomie nie vollständige Unabhängigkeit vom Denken anderer 
bedeuten kann, sondern ein Ausdruck des weisen bzw. intellektuell tugendhaf-
ten Umgangs mit der eigenen Abhängigkeit vom Denken anderer ist.6 Sie ver-
mag ihr Urteil regelmässig in der richtigen Situation, zur richtigen Zeit, auf die 
richtige Weise etc. bezüglich der entsprechend richtig eingeschätzten Evidenz 
zu fällen, angeleitet durch ihre intrinsische motivationale und affektive Orientie-
rung an nicht instrumentellen epistemischen Gütern wie Wissen und Wahrheit. 

Aus dieser Perspektive ergibt es, idealiter, überhaupt keinen Sinn, affektive 
und motivationale Einstellungen nicht an Sachkunde und Urteilskraft zu knüp-
fen, die ihrerseits auf epistemische Güter wie Wissen und Wahrheit rekurrieren. 
Wie unsere Diskussion an anderer Stelle gezeigt hat, fehlt aber das Bewusst-
sein für die bildungspolitische Bedeutung eines solchen Standards epistemi-
scher Exzellenz in der entsprechenden Literatur im deutschsprachigen Raum.7 
Den Grund dafür vermuten wir im einseitig am Nutzen orientierten Kompe-
tenzmodell, das mit dem Begriff der Dispositionen nichts anzufangen weiss, 
weil ihm dazu das nicht instrumentelle Bildungsideal persönlicher Reife fehlt, 
das erst den Blick frei gibt für die Notwendigkeit eines Standards persönlicher 
Exzellenz. 

Unserer Ansicht nach gewinnt BNE durch die konzeptuelle Erweiterung 
über die fachliche Sach-Dimension hinaus auf die affektive, motivationale und 
urteilsbasierte Dimension. Daher werden wir in diesem Beitrag aufzeigen, in-

                                                                    
5 Baehr, Jason (2011). The Inquiring Mind. On Intellectual Virtues and Virtue Epistemology. Ox-
ford: University Press, S. 88-89 
6 Intellektuelle Bescheidenheit anerkennt die unschätzbare Bedeutung der Arbeit anderer für 
die eigenen wissenschaftlichen Erfolge. Isaac Newton kommentierte seine Entdeckung zur 
Farbtheorie im Jahr 1675 mit den berühmt gewordenen Worten: «If I have seen further, it is by 
standing on the shoulders of Giants» (dt.: «Wenn ich weiter sehen konnte, so deshalb, weil ich 
auf den Schultern von Riesen stand.»). 
7 Eine Ausnahme bildet Brumlik in: Brumlik, M. (2001). Auf dem Weg zu einer pädagogischen 
Theorie der Tugenden – «éducation sentimentale». In: Liebau, E.: Die Bildung des Subjekts. 
Beiträge zur Pädagogik der Teilhabe; allerdings versteht er Tugenden im ethischen anstatt im 
intellektuellen oder epistemischen Sinn. 



 

 

30 

wiefern Fragen und Probleme der BNE besonders davon profitieren, wenn un-
ter Einbezug der genannten Dimensionen das kooperative und geteilte Lösen 
von Problemen vermehrt in den Blick genommen wird und in einer vertieften 
Gesellschaftsreife ihren Niederschlag findet. 

2. Anspruch auf die Sach-Dimension 
Die für das 21. Jahrhundert diskursbestimmende Definition zur ‘nachhaltigen 
Entwicklung’ ist dem Brundtland-Bericht aus dem Jahr 1987 zu entnehmen:  

«Humanity has the ability to make development sustainable to ensure that it 
meets the needs of the present without compromising the ability of future gener-
ations to meet their own needs.»8 

Aus dem Brundtland-Bericht ging das ‘Drei-Säulen-Modell’ der Nachhaltigkeit 
hervor, welches bei den Zielen und deren Umsetzung die drei Bereiche ‘Sozia-
les’, ‘Ökologie’ und ‘Ökonomie’ vereinigt.9 Auf das Drei-Säulen-Modell wurde 
auch in der Agenda 2030 verwiesen, die am 25.09.2015 von den UN-Mitglied-
staaten verabschiedet worden ist. Sie gibt 17 Ziele und insgesamt 169 Unter-
ziele für die nachhaltige Entwicklung vor: 

«Wir sind entschlossen, die Menschheit von der Tyrannei der Armut und der Not 
zu befreien und unseren Planeten zu heilen und zu schützen.»10 

Die Ziele setzen ein Engagement voraus, das den drei Dimensionen der sozia-
len, der ökonomischen und der ökologischen Dimension Rechnung trägt. Die 
Schwierigkeiten sowohl der Ausdeutung der aus dem Brundtland-Bericht 
stammenden Definition als auch der breiten Begriffsverwendung von ‘Nachhal-
tigkeit’ werden in den kommenden Abschnitten erläutert. Vorerst verstehen wir 
unter ‘Nachhaltigkeit’ ein mit der planetarischen Belastbarkeit in Zusammen-
hang stehendes «ressourcenökonomisches Prinzip, das gewährleistet, ein Sys-
tem in seiner Funktionsweise dauerhaft aufrechtzuhalten».11 Was ‘Nachhaltig-
keit’ bedeutet, kristallisiert sich vor allem durch das heraus, was ihr entgegen-
gesetzt ist. Dies sind Faktoren, die das planetare Ökosystem bedrohen. Klima-
wandel, Desertifikation, Gletscherschmelze und Biodiversitätsverlust können 
als Kernprobleme ausgemacht werden. Sie werden von sozialen Problemen 
wie umweltbedingte Welthunger und Wassermangel begleitet. Die globalen so-
zialen Brennpunkte ergeben eine Palette von verschiedenen Problemfeldern, 

                                                                    
8 Vereinte Nationen (1987). Our Common Future. Report of the World Commission on Envi-
ronment and Development.  
https://www.unicas.it/media/2732719/Rapporto_Brundtland_1987.pdf (17.03.2023) 
9 Wissenschaftliche Dienste des Deutschen Bundestags (2004). Nachhaltigkeit. Der aktuelle 
Begriff, 06. April 2004. https://webarchiv.bundestag. 
de/archive/2008/0506/wissen/analysen/2004/2004_04_06.pdf 
(24.02.2023) Der aufmerksamen Leserin wird nicht entgangen sein, dass die in der Einleitung 
angesprochenen drei Sphären Wirtschaft, Gesellschaft und Umwelt, die im Rahmenlehrplan fi-
gurieren, ebenfalls dem Drei-Säulen-Modell entsprechen.  
10 Vereinte Nationen (2015). Resolution der Generalversammlung, verabschiedet am 25. Sep-
tember 2015. https://www.un.org/Depts/german/gv70/band1/ar70001.pdf (27.07.2022)   
11 Pufé, Iris (2012). Nachhaltigkeit. Stuttgart: UTB Verlag, S. 13 



 

 

31 

die sich unter den sechs Oberkategorien ‘Umweltprobleme’, ‘Rohstoffe und 
Energie’, ‘Weltbevölkerung’, ‘Ernährung’, ‘Wohlstand und Gesundheit’ und 
‘Menschenrechte’ subsumieren lassen.12 

Die Debatte um die Nachhaltigkeit erschöpft sich aber nicht in einer mehr-
schichtigen Problematisierung. Sofern umweltbewusstes Verhalten und um-
weltbewusster Konsum zu einer reizvollen Angelegenheit werden, beeinflusst 
Nachhaltigkeit auch das Modell zur Geschäftstätigkeit und zur Gewinnschöp-
fung.13 Sie wird zu einem Business-Case. «Nachhaltig ist das neue Profitabel», 
ist auf der Webseite der Nachhaltigkeitsberatung von PricewaterhouseCoopers 
Deutschland zu lesen.14 Die ökologischen und gesellschaftlichen Auswirkungen 
des Geschäftsmodells werden zunehmend beobachtet und in Form von Ran-
kings bewertet. Dass es sich bei der Nachhaltigkeits-Deklaration häufig auch 
um eine Augenwischerei (‘Greenwashing’) handelt, wird weiter unten themati-
siert. 

BNE erfordert die Dimension des Sachwissens: Lernende sollten sich der 
Pluralität der Thematik bewusst sein und in einige Felder genauer hineinsehen. 
Die Fachkundigkeit bedingt, Ressourcen, Faktoren und Grenzen zu kennen 
und zu kalkulieren und sich stets die neueste Informationslage zu vergegen-
wärtigen.15 Dieses Potential wiederum kann im späteren Studium oder der For-
schung an Fach-, Universitätshochschulen sowie in unternehmerischen und po-
litischen Aufgaben freigesetzt werden. 

Um zu dokumentieren, dass für das Verständnis von Nachhaltigkeit nicht 
nur Lernende, sondern auch Fachkräfte mit Sachwissen ausgestattet sein soll-
ten, eignet sich eine verhältnismässig ältere Aussage, nämlich die von Hans 
Carl von Carlowitz. Carlowitz war Leiter des sächsischen Oberbergamts und 
Herausgeber von ‘Sylvicultura oeconomica’, einem Buch über die Forstwirt-
schaft aus dem Jahr 1713: 

«Wird derhalben die gröste Kunst / wissenschafft / Fleiss / und Einrichtung hie-
siger Lande darinnen beruhen / wie eine sothane Conservation und Anbau des 
Holtzes anzustellen / dass es eine continuierliche beständige und nachhaltige 
Nutzung gebe / weiln es eine unentberliche Sache ist / ohne welche das Land in 
seinem Esse [Wesen] nicht bleibem mag.»16 

Im deutschsprachigen Bereich formte diese Aussage das Konzept der (forstli-
chen) Nachhaltigkeit. Der Appell, im Wald solle nicht mehr Holz geschlagen 
werden, als nachwächst, führte auf Carlowitz’ eigene Beobachtungen und Ein-
schätzungen zurück. Der Wald galt für ihn nicht an sich als etwas Schützens-
wertes. Holz sah er als zentrale Ressource für die Arbeiterschaft im Bergbau. 
                                                                    
12 Pufé (2012), S. 19  
13 Pufé (2012), S. 22  
14 PwC Deutschland (2022). Nachhaltigkeitsberatung.https://www.pwc.de/de/nachhaltigkeit.html 
(27.07.2022)  
15 vgl. Rosling, Hans (2018). Factfulness. London: Sceptre Books  
16 Schlechtriemen, Tobias (2019). Ideen- und Wissensgeschichte, S. 30. In: Kluwick, Ursula / 
Zemanek, Evi (Hrsg.): Nachhaltigkeit interdisziplinär. Konzepte, Diskurse, Praktiken. Stuttgart:  
UTB Verlag. S. 27-50  



 

 

32 

‘Nachhaltigkeit’ bedeutete hier also, die Wichtigkeit der Ressource Holz sowie 
ihren Bestand zu kennen und ein in die Zukunft gerichtetes Denken und Han-
deln zu überlegen.17 Seit dem 20. Jahrhundert hat sich, worauf wir weiter unten 
eingehen, die Bedeutung von ‘Nachhaltigkeit’ geändert, aber der Bedarf an 
Fachwissen und -kräften bleibt. 

Auch das tiefere Verständnis von repräsentativen Indexen und Bericht-
erstattungen wie beispielsweise die UN-Berichte zum Klimawandel (UNEP-
Programm) und der von der Konvention über biologische Vielfalt (CBD) publi-
zierte GBO-Report zur Artenvielfalt erfordern die Dimension des Sachwissens. 

Das gymnasiale Bildungssystem hat diesen Ansprüchen Rechnung zu tra-
gen. Der in der Einleitung erwähnte Entwurf des Rahmenlehrplans der EDK 
sieht vor, BNE in sämtlichen Unterrichtsfächern anzusiedeln, vor allem aber 
geht sie über die Fachgrenzen hinaus und BNE wird zu einer transversalen 
Aufgabe, die in modularen Unterrichtsformen wie Thementage, Projektarbeiten 
usw. ihren Platz findet. Wir zeigen hier den Stellenwert der philosophischen 
BNE zur Erlangung von Sachwissen auf, die zudem ein grossartiges Potential 
für interdisziplinäre Zusammenarbeit mit anderen Unterrichtsfächern aufweist. 
Denn im Philosophieunterricht eignen sich die Lernenden erstens die Fähigkeit 
der Begriffsbestimmung und –einordnung an, zweitens analysieren und bewer-
ten sie unterschiedliche Moralsysteme. 

Wie oben angesprochen, hat sich die Bedeutung von ‘Nachhaltigkeit’ im öf-
fentlichen Diskurs verändert. Der Umweltwissenschaftler Trent Brown wies da-
rauf hin, dass sich vor dem 20. Jh. auch der im englischsprachigen Bereich 
gängige Begriff ‘Sustainability’ eher auf nutzengebundene Berechnungen als 
auf ethische Normen bezog.18 Das stimmt mit der Interpretation von Clause-
witz’ Aussagen zum ‘nachhaltenden Nutzen’ überein. Auf den inhärenten Wert 
der Natur wurde erst in der ersten Hälfte des 20. Jh. insistiert. Im 21. Jh. be-
zeichnet der Begriff in öffentlichen Debatten zudem menschliche Anliegen wie 
soziale Stabilität, Demokratie und Verteilungsgerechtigkeit.19 Die Erweiterung 
des Begriffs auf soziale Fragen entspricht auch der Beschreibung der BNE im 
Entwurf des Rahmenlehrplans der EDK. 

Die Bedeutungsverschiebung von ‘Nachhaltigkeit’ im öffentlichen Diskurs 
verlangt nach einer ausführlichen Begriffsanalyse und -kritik, damit der Unter-
suchungsgegenstand überhaupt fassbar wird. Es muss erst einmal klar sein, 
was ein Begriff ist und weshalb damit weder Dinge noch Wörter gemeint sind. 
Wofür steht ‘Nachhaltigkeit’ oder wie wird das Wort gebraucht? Wie ist ‘Nach-
haltigkeit’ von anderen Begriffen, beispielsweise ‘Ökologie’, ‘Umwelt’, ‘Natur’, 

                                                                    
17 Der englische Begriff ‘sustained yield’ kam anfangs des 20. Jh. im Zusammenhang mit dem 
Vergegenwärtigen der begrenzten Ressourcen in der Försterei und Fischerei auf, in: Brown, 
Trent (2016). Sustainability as Empty Signifier: Its Rise, Fall, and Radical Potential. Antipode 
1/2016, S. 120 
18 Brown, Trent (2016). Sustainability as Empty Signifier: Its Rise, Fall, and Radical Potential. 
Antipode 1/2016, S. 115-133  
19 Brown (2016), S. 121-122  



 

 

33 

‘soziale Gerechtigkeit’ zu differenzieren und mit ihnen in eine logische Bezie-
hung zu setzen? Welche Probleme ergeben sich bei der Begriffsbestimmung 
im Allgemeinen und konkreter in Bezug auf den Begriff ‘Nachhaltigkeit’? Diese 
Aufgabe ist philosophischer Art. 

In Anlehnung an Ernesto Laclaus‘ poststrukturalistischer Philosophie erwog 
Brown, den Begriff ‘Nachhaltigkeit’ als einen leeren Signifikanten (‘empty 
signifier’) zu bezeichnen. Der leere Signifikant bildet für den Diskurs eine Refe-
renz, die aber, weil sie nicht klar ausgemacht werden kann, ausgehöhlt ist. 
Ausgehöhlt ist sie deswegen, weil die Kriterien für die Bedeutung in Form einer 
klaren Abgrenzung fehlen. Wenn nicht mehr klar bestimmbar ist, was nicht als 
nachhaltig gilt, ist der Referenzpunkt leer. Wie soll ‘Nachhaltigkeit’ dann aber 
als «Navigationsbegriff» dienen, der, wie der Kulturhistoriker Ulrich Grober be-
schrieb, nichts Geringeres als der «Schlüssel zum Überleben der Menschheit» 
ist?20 

Die Diskussion zur Frage, ob ‘Nachhaltigkeit’ überhaupt etwas, weil entwe-
der nichts oder im Gegensatz dazu alles21 bedeutet, ist deshalb interessant, 
weil die Vagheit des Begriffs zu unterschiedlichen, widersprüchlichen, aber 
auch zu verheerenden Vorstellungen führt. Wenn ‘nachhaltig’ alles Mögliche 
bedeuten kann, dann sind wir alle ohne Einschränkung in unserem Verhalten 
nachhaltig. Umso wichtiger ist es, den Begriff in seiner Schwere zu differenzie-
ren und zumindest minimale Kriterien zu fixieren. Denn wenn man sich vor-
schnell als nachhaltige:r Akteur:in sieht, erhöht man sich unter Umständen, et-
was scheinbar Nachhaltiges zu tun, was dazu veranlasst, andere in ihrem Ver-
halten zu verurteilen. 

Augenfällig ist die Problematik durch den inflationären Gebrauch des Be-
griffs ‘Nachhaltigkeit’ in der Werbung. Beispielsweise suggeriert der Spruch in 
der Migros-Werbung aus dem Jahr 2020 «Willkommen in Grillitarien - Wo 
nachhaltiger Fisch nachhaltig schmeckt»22, jeglicher in der Migros gekaufte 
Fisch bleibe als Genuss nicht nur lang in Erinnerung, sondern sei für den Kon-
sum ethisch unbedenklich. Das verschleiert die grosse Problematik in Bezug 
auf die genutzten Fischbestände.23  Der Geologe Axel Bojanowski spricht von 
«verwirrenden Werbefloskeln» und «Etikettenschwindel», die sich dem Wunsch 
der Konsument:innen, ohne Reflektion und Verzicht nachhaltig zu konsumie-
ren, zuwenden.24 Bei einer soliden philosophischen Begriffsbestimmung macht 

                                                                    
20 Erenz, Benedikt (2013).  
https://www.zeit.de/2013/17/begriff-nachhaltigkeit-interview-ulrich-grober (09.03.2023)  
21  Schlechtriemen (2019), S. 29  
22 Zellweger, Christian (2020). Ihre Wahl fällt auf den Bundesratbunker, 
der nie fertig wurde. https://www.derbund.ch/ihre-wahl-faellt-auf-denbundesratsbunker-der-nie-
fertig-wurde-282746197854 (18.02.2023)  
23 vgl. WWF (2022). Ratgeber für Fische & Meeresfrüchte. https://www.wwf.ch/de/nachhaltig-
leben/ratgeber-fische-eeresfruechte?gclid=EAIaIQobChMIw9Oxsb-Y-QIViYbVCh0mbgyXE 
AAYAiAAEgJ5kvD_BwE (27.07.2022)  
24 Bojanowski, Axel (2014). Verwirrende Werbefloskel. 
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/188659/verwirrende-werbefloskel/ (27.07.2022)  

https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/188659/verwirrende-werbefloskel/


 

 

34 

man es sich zur Aufgabe, das unbehagliche ‘Greenwashing’ aufzugreifen. Mög-
lich wäre, für eine philosophische Unterrichtseinheit die Definition aus dem 
oben zitierten Brundtland-Bericht als Grundlage zu nehmen und die Komplexi-
tät der Maxime « [...] to ensure that it meets the needs of the present without 
compromising the ability of future generations to meet their own needs»25 hin-
sichtlich zukünftiger Generationen zu ergründen. Wie viele Generationen muss 
man denken? Macht man nicht immer etwas kaputt? Kann ich heute etwas zer-
stören in der Hoffnung, dass es in drei Generationen schon wieder aufgebaut 
werden kann? Was sind die Hierarchien der Bedürfnisse in den Generationen 
und wer zählt alles dazu? 

Diese Beobachtungen legen nahe, dass der Begriff ‘nachhaltig’ ähnlich wie 
der Begriff ‘natürlich’ oft in der Bewerbung von Produkten als ‘dichter Begriff’ 
verwendet wird. Solche Begriffe werden in der Philosophie als zugleich be-
schreibend und bewertend verstanden. Da aber nicht alles, was nachhaltig 
oder natürlich ist, eo ipso auch moralisch gut oder gesollt ist – was erst noch in 
einem weiteren Argument gezeigt werden müsste – läuft man mit der Verwen-
dung dichter Begriffe Gefahr, einen naturalistischen Fehlschluss zu begehen: 
Man schliesst von einer beschreibenden auf eine normative Aussage. 

Neben der Begriffskompetenz erfordert die BNE ein Wissen über Normen. 
Auf die Schwierigkeit, die «Verletzlichkeit der Natur zu kennen», hat bereits der 
Philosoph Hans Jonas im Jahr 1979 in seinem Hauptwerk ‘Das Prinzip Verant-
wortung’ hingewiesen. Er sprach der Tatsache, dass das vorhersagende Wis-
sen hinter dem technischen Wissen zurückbleibt, eine eigene ethische Bedeu-
tung zu.26 Ökologisches Denken und Handeln sollten mit moralischen Regeln 
übereinstimmen, doch mit welchen? Umweltethiker:innen verfolgen unter-
schiedliche Konzeptionen mit verschiedenen Zielen. Für wen oder für was hat 
die Natur einen Wert? Der Philosoph Peter Singer hat die verschiedenen Posi-
tionen in seinem Kapitel über die Umwelt in ‘Praktische Ethik’ nachvollziehbar 
auf ein Beispiel angewendet und aufgeschlüsselt.27  

Der Bau des Damms im Sumpfgebiet eines tasmanischen Inselstaats würde 
tausend Arbeitskräfte über drei Jahre beschäftigen und den Energiebedarf für 
die nächsten Jahrzehnte abdecken. Allerdings würde damit ein beliebtes Aus-
flugsziel für Trekkingtouren sowie der Lebensraum für tausendjährige Bäume, 
für zahlreiche Vögel und andere Tiere, unter anderem für die vom Aussterben 
bedrohte Beutelmaus, zerstört werden. Inwiefern ist es moralisch gerechtfertigt, 
einen Staudamm zu bauen?  

Mit dem Ziel, für seinen eigenen Ansatz, nämlich für den Pathozentrismus, 
der vom Prinzip der Leidensfähigkeit ausgehenden Norm, zu argumentieren, 
gliederte Singer die Umweltethik in die unterschiedlichen Modelle Anthropo-
zentrismus, Pathozentrismus, Biozentrismus und Ökozentrismus auf. Die auf 
                                                                    
25 Vereinte Nationen (1987) 
26 Jonas, Hans (2003). Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, S. 
26-28  
27 Singer, Peter (32011). Praktische Ethik. Ditzingen: Reclam Verlag, S. 419-448 



 

 

35 

Aristoteles und Thomas von Aquin zurückgehende anthropozentrische Lehre 
setzt im Hinblick auf den achtsamen Umgang mit Tier und Natur das menschli-
che Wohlbefinden, je nach Auslegung auch das der zukünftigen Generationen, 
ins Zentrum. Der Pathozentrismus bezieht sich auf die Präferenzen der leidens-
fähigen Wesen. Albert Schweitzers Biozentrismus berücksichtigt sämtliche Le-
bewesen gleichermassen, der Ökozentrismus leitet ethische Normen aus der 
holistischen Annahme eines zusammenhängenden Ganzen ab. Diese Ansätze 
werden im Kapitel auf das Fallbeispiel angewendet, mit unterschiedlichen 
Schlussfolgerungen.28 

Auch wenn Singer die Berücksichtigung der Präferenzen zum Zweck der 
Stärkung der eigenen Theorie (Präferenzutilitarismus) stellenweise lückenhaft 
eingeteilt und problematisiert haben mag, zeigt das Kapitel einen wichtigen 
Sachverhalt auf: Es gibt nicht eine einzige, sondern verschiedene umweltethi-
sche Ansätze und diesen liegt jeweils ein allgemeineres Moralsystem zugrun-
de. Die Diversität der Bezeichnung ‘umweltethisch’ nicht zu kennen und zu be-
rücksichtigen ist problematisch. Im Philosophieunterricht untersuchen, verglei-
chen und kritisieren Lernende die unterschiedlichen Moralsysteme. Wiederum 
bietet sich dafür der Bezug und die Einordnung der Definition von ‘nachhaltige 
Entwicklung’ des Brundtland-Berichts an. Diesbezüglich eignen sich auch 
Querverbindungen zu anderen Unterrichtsfächern wie zu Naturwissenschaften, 
Geschichte oder Geografie. 

3. Anspruch auf die affektive Dimension 
Die Sach-Dimension ist für die Gelingensbedingung der BNE notwendig, aber 
nicht hinreichend. Sowohl die Begrifflichkeit als auch die Dinge, für die die Be-
griffe stehen, sind undurchdringlich. Wer scharf analytisch denkt, könnte sich in 
einen Zynismus begeben und behaupten, ‘nachhaltige Entwicklung’ sage nichts 
aus und ohnehin führe die schiere Unberechenbarkeit der Datenlage eher da-
zu, sich resigniert oder in ironischer Distanz abzuwenden. An dieser Stelle 
kommt die affektive Dimension ins Spiel. Wir möchten keine Schüler:innen, die 
aufgrund ihrer Überforderung mit den Schultern zucken. Die nachhaltige Ent-
wicklung setzt nicht zuletzt mit Bezugnahme auf das Drei-Säulen-Modell vo-
raus, dass wir uns als Teil eines Ökosystems im Sinn der Gesamtheit der bio-
logischen Wechselwirkungen begreifen und uns durch die Auseinandersetzung 
berühren lassen. 

Beschränken wir uns auf die Untersuchung von Zukunftsszenarien, auf die 
Eindeckung mit Daten, Statistiken usw. («information dump»29), könnte sich 
das als lähmend erweisen. Der Philosoph Timothy Morton interessierte sich in 
seinem Essay ‘Being Ecological’ von 2018 in Anlehnung an Immanuel Kants 
transzendentale Philosophie nicht primär für (ökologische) Begriffsbestimmun-

                                                                    
28 Singer (2011), S. 420-446  
29 Morton, Timothy (2019). Being Ecological. London: Penguin Books, S. 1  



 

 

36 

gen, sondern für das Ding an sich30 und er verwies auf die «transzendentale 
Lücke»: Ein Ding wie ein Apfel kann selbst mit einer riesigen Datensumme 
nicht wirklich durchdrungen werden. Es gibt keine Daten, die uns den Apfel an 
sich zugänglich machen. Wir stützen uns lediglich auf Interpretationen von Da-
ten, die Morton «Faktoide» nennt.31 Die Interpretation bezieht sich auf unser 
Verständnis, aber die Qualität des ‘Apfelseins’ bleibt uns ungeachtet der Quan-
tifizierung und Auswertung der Daten verborgen. 

Die transzendentale Lücke offenbart sich bei sogenannten Hyperobjekten 
wie der Biosphäre oder dem Klima: 

 «[…] what I like to call hyperobjects: things that are huge and, as they say ‘dis-
tributed’ in time and space – that take place over many decades or centuries (or 
indeed millennia), and that happen all over Earth – like global warming. Such 
things are impossible to point to directly at once. […] None of these things can 
be pointed at directly.»32 

Wir bringen es nicht zustande, uns dem Hyperobjekt ‘Biosphäre’ mit Fakten an-
zunähern. Das führt allenfalls zu einer kollektiven Traumatisierung.33 ‘Ökolo-
gisch sein’ bedeutet für Morton daher, den Zugang nicht über Informationen, 
sondern durch das Gefühl zu finden.  

Statt die Biosphäre als etwas von uns Entkoppeltes zu deuten, wäre es ein 
erster Schritt, wenn wir uns als Teil davon sähen und anfangen würden, uns 
um nichtmenschliche Lebewesen, um das Ökosystem, zu kümmern.34 Alterna-
tiv zu den ‘traumatisierenden Informationen’ versteht Morton die Kunst als ei-
nen Ausgangspunkt, um Gefühle zu transportieren und er ergänzt die Aussage 
mit Beispielen von Fotografie-Ausstellungen und Konzerten, die die Thematik 
zum Ausdruck bringen. 

Mortons Ansatz ist originell, lässt einige Fragen offen und er ist ein interes-
santer Steilpass für Diskussionen zur Förderung und Forderung der Kunstbe-
reiche am Gymnasium, worauf hier nicht weiter eingegangen wird. Wir stimmen 
Morton aber in seiner impliziten Aussage zu, dass die emotionale Verbunden-
heit für die BNE eine wichtige Rolle spielt, was eben die Erweiterung hin zur af-
fektiven Dimension erforderlich macht. 

Um Mortons Faden in Form eines Beispiels eines transversalen Unter-
richtsmoduls am Gymnasium weiterzuspinnen, ist ein Projekt einer Fotografie-
Ausstellung zu bedrohten Tierarten in der Schweiz denkbar, da die Lernenden 
den dräuenden Verlust durch eine künstlerische, visuelle Begegnung wahr-
nehmen, ihre emotionale Stimmung beispielsweise im Fremdsprachenunter-
richt zum Ausdruck bringen, im Psychologieunterricht mit der Analyse von Ba-

                                                                    
30 Morton operiert hier womöglich mit einer etwas gar eigenwilligen Interpretation von Kants 
Verständnis des Dings an sich, diese Kritik wird hier aber nicht weiter ausgepackt.  
31 Morton (2018), S. 22  
32 Morton (2018), S. 22  
33 Morton (2019), S. 21  
34 Morton (2018), S. 119 



 

 

37 

sisemotionen verorten und im Philosophieunterricht über Normen und Argu-
mentation in einer offenen Gesellschaft nachdenken. 

Hierbei gilt es einen vermehrt gehörten Einwand ernst zu nehmen: Gerade 
in klimaethischen Debatten hat man bisweilen den Eindruck, dass es für das 
Haben einer eigenen Position genügt, Gefühle wie Betroffenheit oder Empö-
rung geltend zu machen. Dieser Eindruck, dass das rationale Argument dem 
moralischen Furor von (oft jugendlichen) Aktivist:innen nur im Weg steht, wird 
durch das praktizierte Ausschliessen von Personen mit gegenteiligen Ansichten 
(‘Cancel Culture’) durch eben jene nicht gerade zerstreut. 

Unsere Antwort auf den Einwand lautet: Eine aufgeklärte Streitkultur, die 
den Namen verdient, bedarf mehr Haltung und weniger Gesinnung. Sie begreift 
alle vier Dimensionen intellektueller Tugenden mit ein, wenngleich der Urteils-
kraft eine besondere Bedeutung zukommt. Haltung verstanden als Urteilskraft 
ist etwas Interaktives, sich Form Gebendes; als Denkungsart setzt sie ein 
gleichberechtigtes Gegenüber sowohl im eigenen Selbst als auch im Anderen 
voraus. Das Entwickeln von Haltung als Urteilskraft trägt damit wesentlich zur 
Erreichung der Verklammerung der zwei wichtigen Bildungsziele der persönli-
chen Reife wie auch der vertieften Gesellschaftsreife bei. Der demokratisch 
aufgeklärte Polemos benötigt beides. Daher muss nach unserer Ansicht eine 
Diskussion zu BNE auch folgende Fragen berücksichtigen: Was ist ziviler Un-
gehorsam? Handelt es sich bei radikalen Formen des Klimaprotests wie dem 
Blockieren von Strassen, dem Besetzen von Gebäuden oder dem Beschmieren 
von Kunstwerken um zivilen Ungehorsam? Darf man im Namen des Klima-
schutzes das Gesetz brechen? Eine Projektarbeit wie die Maturaarbeit könnte 
ein ideales Gefäss bereitstellen, um solche Fragen im Sinne der anfangs er-
wähnten Transdisziplinarität und unter Berücksichtigung kooperativer Lösungs-
strategien als Ausdruck einer vertieften Gesellschaftsreife in den Blick zu neh-
men. 

Die von Greta Thunberg initiierte ‘Fridays for Future’-Bewegung ist nur dann 
sinnvoll, wenn sie über die permanente Empörung hinausgeht, sich die Ler-
nenden auch in die Perspektive von Politiker:innen hineinversetzen und sich 
fragen: Welche Strategien sollten von welchen Akteur:innen mit welchen Argu-
menten im demokratiepolitischen Prozess ausgedacht und umgesetzt werden? 

4. Anspruch auf die motivationale Dimension 
Wenn wir die durch die Sach-Dimension angeeigneten Fähigkeiten durch die 
Kultivierung der affektiven Dimension ergänzen, steht uns der Zugang für die 
motivationale Dimension offen. Unsere Schüler:innen sollten nicht nur wissend 
und emotional betroffen, sondern auch motiviert im Sinn von angetrieben sein, 
Visionen für die Zukunft entwickeln zu wollen, eine ‘enkeltaugliche’ Entwicklung 
auszuhandeln und sie mit der eigenen Lebenswelt in Verbindung zu bringen. 
Dies ist leichter gesagt als getan.  



 

 

38 

Schweizer Jugendliche des 21. Jh. finden sich in einer Gesellschaft wieder, 
in der sie übermässig konsumieren können. Die Thematisierung der prekären 
Lage der Kleiderproduktion, des Onlinehandels, der Herstellung von technolo-
gischen Geräten und des Abbaus der erforderlichen Rohstoffe ist bisher eher 
den NGOs vorbehalten35 und hat erst ansatzweise den Weg in die breite Öf-
fentlichkeit gefunden. Die Entwicklung der motivationalen Dimension ist ein 
wirksames Rezept gegen die hinderliche kognitive Dissonanz, da die Schü-
ler:innen einerseits die Problematik auf der Vernunftebene einsehen und sie 
andererseits im Verhalten dann doch ausblenden, indem sie sich zumindest 
teilweise auch durch unökologisch produzierte Produkte definieren. Etwas wei-
ter gedacht bietet sie das Potential, dass deklarierte Ökostandards der Firmen 
nicht zu bewegungsunfähigen Papiertigern verkommen. 

Motiviert zu sein bedeutet in diesem Zusammenhang, neue Sichtweisen 
kennenzulernen, sich der Kreativität für die Suche nach neuen Möglichkeiten 
herzugeben, Optionen für zukunftsorientiertes Handeln zu erwägen, über ein 
grundlegendes Interesse zu verfügen, Lösungsansätze zu entwickeln. Die Bio-
login und emeritierte Professorin für Gymnasialpädagogik Regula Kyburz-
Graber meint, dass die Lernenden die mit der nachhaltigen Entwicklung ver-
bundenen Probleme nicht als individuelle, sondern als eine kollektive Angele-
genheit, die für einen gemeinschaftlichen Ertrag steh, zu verstehen haben. Und 
das sollte nicht abstrakt, sondern als gemeinsame Praxis konkret erfahrbar 
sein. Entsprechend sollten die Bildungsempfehlungen Leitfragen beinhalten, 
die dazu motivieren, gemeinsame Regeln von Gruppen oder Betrieben zu ent-
wickeln.36 

Eine solche Zusammenarbeit mit anderen an gemeinsamen, Sinn stiftenden 
Projekten macht Freude. Diese affektive Dimension lässt sich vielleicht mit ei-
ner motivationalen verknüpfen, wenn wir mit der Neurowissenschaftlerin Ann-
Christine Duhaime unser Wissen zur Funktion des menschlichen Gehirns in 
den Dienst eines effektiveren Umweltverhaltens stellen. In ihrem Buch ‘Minding 
the Climate’ von 202237 zeigt Duhaime, wie wir unserem Gehirn leichter grünes 
Verhalten antrainieren können, indem wir solches Verhalten mit Reizen ver-
knüpfen, die das Belohnungshormon Dopamin im Gehirn freisetzen. Gemein-
same und soziale Aktivitäten machen erwiesenermassen Freude, warum also 
verknüpfen wir solche Aktivitäten nicht ganz bewusst mit ökologischen Tätigkei-
ten wie zum Beispiel dem gemeinsamen Entsorgen des Mülls in der Nachbar-
schaft? Genauso liesse sich im Zuge der vielen Menschen Freude machenden 
Teil-Renovation des Hauses auch gleich die Heizung sanieren. Alte, umwelt-
schädliche Belohnungen durch neue umweltfreundliche Belohnungen zu erset-

                                                                    
35 ‘Public Eye’, ehemals ‘Erklärung von Bern’ informiert seit Jahrzehnten umfassend zu diesen 
Problemen: https://www.publiceye.ch/de/ (27.03.2022)  
36 Kyburz-Graber, Regula (2022). Umweltschutz und nachhaltige Entwicklung – Was die Bil-
dung leisten kann. https://www.nzz.ch/meinung/umweltschutz-und-nachhaltige-entwicklung-was 
- die-bildung-leisten-kannld.1689738 (28.02.2022), S. 18  
37 Duhaime, Ann-Christine (2022). Minding the Climate. Harvard University Press  

https://www.publiceye.ch/de/
https://www.nzz.ch/meinung/umweltschutz-und-nachhaltige-entwicklung-was


 

 

39 

zen, erscheint dagegen schon anspruchsvoller, wie auch Duhaine einräumt. 
Ausserdem würde das Gehirn nicht bei allen Menschen auf dieselben Reize 
reagieren; trotzdem betont die Neurowissenschaftlerin die Bedeutung der Ver-
änderung menschlichen Verhaltens im Kleinen, wenn man sich folgendes klar 
mache: Erstens macht der individuelle Konsum in hochentwickelten Industrie-
ländern etwa die Hälfte der CO2-Emissionen aus. Zweitens werden die in Poli-
tik, Wissenschaft und Wirtschaft getroffenen Entscheidungen von Menschen 
mit einem spezifisch menschlichen Gehirn getroffen. 

5. Anspruch auf die urteilende Dimension 
Die urteilende Dimension komplettiert für eine ertragreiche BNE die drei vor-
gängig beschriebenen Dimensionen. Für Klimaforscher:innen ist die Dringlich-
keit des Problems, die die Datenlage zum Klimawandel offenlegt, erschreckend 
alt.38 Der im Kapitel 1.2. erwähnte UN-Bericht zur Artenvielfalt lässt auf einen 
drastischen Schwund der Biodiversität, der auch als das sechste Massenster-
ben der Geschichte der Lebewesen bezeichnet wird39, schliessen. Dies sind 
nur zwei von zahlreichen Beispielen, die offenlegen: Eine allzu zögerliche 
Herangehensweise hat fatale Auswirkungen.  

Angesichts der Situation des komplexen Sachverhalts und der fragmentari-
schen Kenntnis braucht es ausgehend von einer multiperspektivischen Heran-
gehensweise den Mut, sich der nachhaltigen Entwicklung trotz allem zu stellen 
und qualifiziert zu urteilen. Unsere Schüler:innen sollen lernen, Aussagen mit 
einem Gültigkeitsanspruch zu formulieren und darauf basierend Entscheidun-
gen zu treffen. 

Als umweltethisches Beispiel sei hier wieder die Arbeit von Hans Jonas zu 
nennen, der in ‘Das Prinzip Verantwortung’ einen (anthropozentrischen) ökolo-
gischen Imperativ vorlegte:  

«Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung verträglich sind mit der 
Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden.»40 

Im Unterschied zu Kants kategorischem Imperativ richtet sich dieser Imperativ 
nicht ausschliesslich an Individuen, sondern an die öffentliche, zukunftsgerich-
tete Politik.41 Jonas’ ökologischer Imperativ bietet eine Diskussionsgrundlage, 
wenn es darum geht, aus der Sichtweise eines Politikers/einer Politikerin Ent-
scheidungen anzudenken. 

                                                                    
38 Hermann Flohn wird als Wegbereiter der modernen Klimaforschung bezeichnet, 1941 äus-
serte er sich warnend zum ‘Klimafaktor Mensch’. Das Programm UNEP fasst in seinen Berich-
ten seit 1988 den Wissensstand zum Klimawandel in Abständen von zwei bis vier Jahren um-
fangreich dar. vgl. BPB (2023). https://www.bpb.de/themen/klimawandel/dossier-klimawandel/ 
38444/die-entdeckung-des-menschlichen-einflusses-auf-das-klima/ (08.03.2023)  
39 vgl. dazu auch Kolbert, Elizabeth (2016). Das sechste Sterben: Wie der Mensch Naturge-
schichte schreibt. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag  
40 Jonas (2003), S. 36 - Der Imperativ weist Parallelen zur von uns zitierten Beschreibung der 
nachhaltigen Entwicklung im Brundtland-Bericht auf. 
41 Jonas (2003), S. 38  

https://www.bpb.de/themen/klimawandel/dossier-klimawandel/%2038444/die-entdeckung-des-menschlichen-einflusses-auf-das-klima/
https://www.bpb.de/themen/klimawandel/dossier-klimawandel/%2038444/die-entdeckung-des-menschlichen-einflusses-auf-das-klima/


 

 

40 

Der Themenkomplex ‘nachhaltige Bildung’ schreit nach der Aneignung der 
intellektuellen Autonomie, das heisst danach, in Kenntnis der eigenen Stärken 
die anspruchsvolle und folgenreiche Debatte durch eigenes Denken mitzuges-
talten, dabei die eigenen Grenzen zu kennen (intellektuelle Bescheidenheit), 
aber allem voran, sich der mühsamen demokratischen Auseinandersetzung zu 
stellen. 

Im gymnasialen Unterricht und speziell im Fach Philosophie sehen wir das 
ideale Übungsfeld zur Schärfung der Urteilskraft und zur sukzessiven Aneig-
nung der im Definitionskapitel beschriebenen Tugend der intellektuellen Auto-
nomie. In Orientierung an der aristotelischen Tugendlehre gehen wir von der 
Entstehung der Tugend durch Gewöhnung aus.42 Die Schule ist der Ort 
schlechthin, wo die Schüler:innen auf spielerische Weise üben und auch Fehler 
machen dürfen, weil durch das gefällte Urteil unmittelbar keine neuen Realitä-
ten entstehen, indessen welche erwogen werden. 

Die schweizerische gymnasiale Maturität43 ist ein Bildungsweg nach der ob-
ligatorischen elfjährigen Schulzeit (gerechnet ab dem Kindergarteneintritt)44, 
der die ‘allgemeine Studierfähigkeit’ und die vorangehend erwähnte ‘vertiefte 
Gesellschaftsreife’ als die zwei hauptsächlichen Bildungsziele beinhaltet.45 Die 
Dauer beträgt meistens vier Jahre.46 Die Verordnung über die Anerkennung 
(MAV47) trat 1995 in Kraft, seither wurde sie in zwei Etappen evaluiert48. Seit 
2018 arbeiten der Bund und die Kantone an der in unserer Einleitung erwähn-
ten Revision, der ‘Weiterentwicklung der gymnasialen Maturität’ (WEGM), der 
aus der Anerkennungsverordnung (MAV49) und der Aktualisierung des Rah-
menlehrplans besteht. Im Zuge dieses Projekts haben sich Schweizer Philoso-
phielehrpersonen mit Rückendeckung des Vereins Schweizerischer Gymnasial-

                                                                    
42 Aristoteles (42013). Nikomachische Ethik. Hamburg: Rowohlt Verlag, S. 73-75  
43 EDK (2023a)). Bildungssystem Schweiz. Gymnasium. 
https://www.edk.ch/de/bildungssystem-ch/nachobligatorium/sek-ll/gymnasium (02.03.23) In der 
Schweiz beträgt die Maturitätsquote 22% aller Jugendlichen Bundesamt für Statistik (2023). 
Sekundarstufe II: Maturitätsquote. 
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bildungwissenschaft/bildungsindikatoren/them
en/bildungserfolg/maturitaetsquote.assetdetail.23444433.html (13.03.23)  
44 Erhellende Analysen und Grafiken zur Schweizer Bildungslandschaft sind im aktualisierten 
Bildungsbericht zu finden: SKBF (2023). Bildungsbericht Schweiz 2023. https://www.skbf-
csre.ch/bildungsbericht/bildungsbericht/ (18.01.24) 

45 Eberle, Franz (2014). Sonderfall deutsches Gymnasium. In: Schweizer Monat: Autorenzeit-
schrift für Politik, Wirtschaft und Kultur. Band 94, Heft 1019, S. 74-77. https://www.e-
periodica.ch/cntmng?pid=smh-003:2014:94::1320 (02.03.23)  
46 Einzelne deutschsprachigen Kantone führen ein Langzeitgymnasium mit sechsjähriger Dauer 
und Eintritt nach der Primarstufe. 
47 Fedlex. Die Publikationsplattform des Bundesrechts (2018). 413.11. Verordnung über die An-
erkennung von gymnasialen Maturitätsausweisen.  
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/1995/1001_1001_1001/de (02.03.23) 
48 EDK (2023a))  
49 Die Anerkennungsverordnung (MAV) unterscheidet sich inhaltlich nicht vom Anerkennungs-
reglement (MAR). Das Reglement wird von den kantonalen Erziehungsdirektoren ausgearbei-
tet, die Verordnung erfolgt auf Bundesebene durch den Bundesrat, vgl. EDK (2023a)). 

https://www.edk.ch/de/bildungssystem-ch/nachobligatorium/sek-ll/gymnasium
https://www.skbf-csre.ch/bildungsbericht/bildungsbericht/
https://www.skbf-csre.ch/bildungsbericht/bildungsbericht/


 

 

41 

lehrerinnen (VSG) für die schweizweite Einführung des Grundlagenfachs Philo-
sophie eingesetzt.50  

Da den Kantonen bei der Organisation und bei der Lehrplanvorgabe viele 
Freiheiten zukommen, ist die gymnasiale Bildung regional-kulturell unterschied-
lich geprägt. Es ergibt sich aus sechsundzwanzig Kantonen mit heterogenen 
Regelungen ein undurchsichtiges Geflecht. Das gilt sogar besonders für das 
Fach Philosophie. Je nach Kanton und teilweise auch je nach Schule philoso-
phieren die Lernenden in Form eines Freifachs, eines Ergänzungsfachs (vier 
bis sechs Jahreswochenstunden), eines Schwerpunktfachs (vier Jahreswo-
chenstunden), eines Schwerpunktfachs ‘PPP’ kombiniert mit Psychologie und 
Pädagogik (zwei Jahreswochenstunden), eines Grundlagenfachs, je nach 
Schule auch kombiniert mit Religion/Lebenskunde oder Mathematik (zwei Jah-
reswochenstunden) oder eines obligatorischen Fachs (zwei bis sechs Jahres-
wochenstunden)51. Abhängig von kantonalen Regelungen bedingt der Erhalt 
des Reifezeugnisses eine mündliche und/oder schriftliche Abschlussprüfung im 
Fach Philosophie. 

Der frühere Fachdidaktiker Christoph Dejung schrieb im Jahr 1990, dass 
sich regionale Gruppen mit verschiedenen Einstellungen zur Philosophie posi-
tionieren.52 Die variierende Gewichtung des Fachs ist teilweise ein historisches 
Ergebnis und konfessionellen Ursprungs, da die Philosophie vor allem für ka-
tholische Kantone und ehemalige Klosterschulen einen hohen Stellenwert ein-
nimmt. Andere regionale Typen ergeben sich aus reformierten Kantonen, die 
der Philosophie als ‘höheres Freifach’ eine sekundäre Rolle beimessen und 
sich ihrer aufgrund einer positivistischen Ausrichtung gegebenenfalls sogar 
gänzlich entledigen möchten. Es existiert also keine einheitliche helvetische 
Werthaltung gegenüber dem Philosophiefach. Die Stellungnahmen von Kanto-
nen, Parteien und Dachverbänden zur Revision MAR/MAV im September 
202253 sind mindestens in Ansätzen mit Dejungs Einteilung interpretierbar. 

Der aktuelle Entwurf (Stand März 2022) des Rahmenlehrplans des Fachs 
Philosophie54 subsumiert die zu untersuchenden Probleme der Umweltethik mit 
Verweis auf BNE unter Bereichsethik 55. Der gesamte Lehrplan ist, fachlich und 
überfachlich, kompetenz-, themen- und problemorientiert ausgearbeitet. Aller-
dings ist das unter den Fachkolleg: innen nicht unumstritten. Während des Ers-

                                                                    
50 VSPM-SPES-SIFS (2023). Zentrale Themen der Verbandsarbeit im VSPM.  
https://www.profphil.ch/themen-d (02.03.23)  
51 Schweizerischer Dokumentserver Bildung (2023). Kantonstabelle. 
file:///Users/admin/Downloads/a1_kantonstabelle.pdf (02.03.23)  
52 Dejung, Christoph (1990). Philosophie-Unterricht in der Schweiz. https://www.profphil.ch/der-
vspm-d/dejung-d (02.03.23)  
53 Fedlex. Die Publikationsplattform des Bundesrechts (2022).  
https://www.fedlex.admin.ch/filestore/fedlex.data.admin.ch/eli/dl/proj/2022/11/cons_1/doc_9/de/
pdf-a/fedlex-data-admin-ch-eli-dl-proj-2022-11-cons_1-doc_9-de-pdf-a.pdf (02.03.23)  
54 EDK (2023b)). Rahmenlehrpläne. https://matu2023.ch/images/PDF/DE/FRLP_d.pdf, S. 339-
377 (02.03.23)  
55 https://matu2023.ch/images/PDF/DE/F-RLP_d.pdf, Seite 346 (02.03.23) 



 

 

42 

ten Schweizer Kolloquiums zur Philosophiedidaktik im Jahr 202156 diskutierten 
die Teilnehmer:innen rege über den Stellenwert der philosophiehistorischen 
Komponente, die bislang im Entwurf keine besondere Erwähnung fand. 

Wir sind der Ansicht, dass die Philosophielehrperson in ihrer Ausrichtung 
nach den vier Dimensionen intellektueller Tugenden gegenüber der Klasse eine 
entscheidende Vorbildrolle einzunehmen hat. Die Sachkenntnis setzt voraus, 
dass die Lehrperson in jedem Fall historisch informiert unterrichten sollte. Was 
den Stellenwert der Philosophiegeschichte im Unterricht und dessen Strukturie-
rung im Generellen angeht, plädieren wir im Sinne eines inspirierenden Unter-
richts für ausreichend Spielraum für eine individuelle Priorisierung. Wir schät-
zen die Kultivierung der intellektuellen Tugenden am ertragreichsten ein, wenn 
sich der Unterricht neben Berücksichtigung der einheitlichen Normen an per-
sönlichen philosophischen Interessen der Lehrperson orientiert. Denn die Pfle-
ge eines eigenen Lehrstils, die in keinem Widerspruch zur generellen fachdi-
daktischen Offenheit und dem Mut, zu experimentieren, steht, fördert die Ent-
wicklung der affektiven und motivationalen Dimensionen der intellektuellen Au-
tonomie der Jugendlichen, die für die urteilende Dimension richtungsweisend 
sind. Ohne Sachkompetenz, motivationale Bezogenheit auf epistemische Güter 
und ohne affektive Berührbarkeit wird sich keine Urteilskraft herausbilden kön-
nen. 

So mag sich in der Philosophielektion zum Beispiel eine Debatte zu einer 
bevorstehenden Volksinitiative57 im Zusammenhang mit ökologischen Anliegen 
entfachen, in der die Schüler: innen diverse umweltethische Argumente und in-
teressensorientierte Politik gegeneinander in Stellung bringen und sich am En-
de für ihre Stimme an der Urne entschliessen. 

In Anlehnung an die in der erlebenswerten Ausstellung des Stapferhauses 
‘Natur - und wir?’58 gezeigte virtuelle Debatte, könnte man die Schüler:innen in 
4-er Gruppen folgende vier Positionen übernehmen lassen: erstens, die Infor-
mierte, welche die relevanten Fakten und Zahlen zur Klimakrise kennt und auf 
der Grundlage dieser Informationen für ein vernünftiges Umdenken der Men-
schen plädiert. Zweitens, die Unbekümmerte, die jegliche Verantwortung von 
sich weist und so weitermachen will wie bisher. Drittens, die idealistische 
Holistin, die nichts weniger als einen Systemwechsel als Voraussetzung für ei-
ne erfolgreiche Lösung der anstehenden Probleme fordert; und schliesslich, 
viertens, die technikfreundliche, welche sich von bereits bestehenden und noch 
zu entwickelnden innovativen Technologien (einschliesslich finanzieller Anreize 
für ‘Klimasünder’) den grössten Erfolg verspricht. Die Schüler:innen sollen ge-
                                                                    
56 VSPM-SPES-SIFS. Erstes Kolloquium zur Philosophiedidaktik. 
https://www.profphil.ch/der-vspm-d/kolloquium-2021 (02.03.23)  
57 Ein Beispiel aus der Vergangenheit ist die Vorlage zur Abstimmung vom 13.06.2021 über 
das CO2-Gesetz, vgl. Eidgenössisches Departement für Umwelt, Verkehr, Energie und Kom-
munikation UVEK. Abstimmung über das CO2-Gesetz.  
https://www.uvek.admin.ch/uvek/de/home/uvek/abstimmungen/co2-gesetz.html (06.03.2023)  
58 Ausstellung bis 29.10.23 in Lenzburg, besonders auch für Schulklassen geeignet. 
 https://stapferhaus.ch/natur (10.3.2023)   



 

 

43 

meinsam und ‘generationenübergreifend’ in ‘Expertenteams’ Argumente, Mei-
nungen und Thesen aus ‘ihrer’ Perspektive sammeln, um dann anschliessend 
‘ihre’ Perspektive auf die der anderen drei Debattierenden treffen zu lassen. 

In einer solchen Auseinandersetzung zur Frage, wie man am klügsten59 mit 
der Klimakrise umgeht, werden sich daher nicht nur die vier Vertreter:innen ei-
ner bestimmten Perspektive ein informiertes Urteil bilden dürfen. Die restlichen 
Schüler:innen, die der Debatte als Publikum beiwohnen (und je nach Ausge-
staltung der Unterrichtseinheit ihre Stimme vielleicht einer bestimmten Position 
geben sollen) sind in ihrer Rolle aus der Beobachterperspektive besonders an-
gehalten, angesichts der unterschiedlichen und zuweilen widersprüchlichen Ar-
gumente ihre Urteilskraft anhand der äusserst komplexen (technologischen, 
gesellschaftlichen, ethisch-sozialen, etc.) Zusammenhänge zu stärken. 

In einem anderen Kontext kann das Nachhaltigkeitsthema ‘Migration’ und 
sein ethischer Gehalt ausgeleuchtet werden. Im Lehrbuch ‘Philosophie - Eine 
Einführung fürs Gymnasium’60 findet man Aufgabestellungen mit einem Ge-
dankenexperiment, in dem sich die Lernenden in einen Hausbesitzer hineinver-
setzen, der von einem Menschen, dessen Haus abgebrannt wurde, um ein Ob-
dach gebeten wird. Die Autoren des Lehrbuchs präsentieren Gedankenexperi-
mente im Allgemeinen als Methode, um Thesen zu plausibilisieren.61 Bei dieser 
Aufgabe wird das Gedankenexperiment für die Erstellung eines Analogie-
Arguments für offene Grenzen verwendet, dessen Stichhaltigkeit in einem wei-
teren Schritt untersucht werden soll. Die Arbeit mit dem Gedankenexperiment 
ist auch sehr gut mit einem Vergleich anhand von Textarbeit zu verknüpfen, 
zum Beispiel Joseph H. Carens’ Argument für offene Grenzen62 in Kontrast zu 
Michael Walzers Kapitel ‘Mitgliedschaft und Zugehörigkeit’ aus ‘Sphären der 
Gerechtigkeit’63. 

Drittens könnte eine Beschäftigung mit den Präkonzepten der Schüler:innen 
zum Anthropozentrismus (als eine von vielen möglichen Positionen in der Um-
weltethik) oder zum Verhältnis Mensch-Natur lohnend sein, wobei selbstver-
ständlich ganz unterschiedlich Präkonzepte von Natur selbst sichtbar werden: 
Natur als zu kontrollierendes aber auch schützenswertes (un)belebtes Objekt, 
Natur als moralische Entität, die «zurückschlagen» kann, Natur als Einheit alles 
Existierenden, einschliesslich des Menschen, Natur als Gegenbegriff zu Kultur 
etc. Wie der Fachdidaktiker Peter Zimmermann im ‘Handbuch des Philosophie-
unterrichts’ deutlich macht64, hängt es vom Philosophieverständnis der jeweili-

                                                                    
59 Der Begriff der Klugheit soll hier entsprechend weit gefasst sein, so dass auch Überlegungen 
und Argumente, die auf Eigeninteresse Bezug nehmen, darunterfallen. 
60 Pfister, Jonas u.a. (2021). Philosophie. Eine Einführung fürs Gymnasium. Bern: Hep Verlag, 
S. 335-338  
61 Pfister u.a. (2021), S. 128  
62 Carens, Joseph H. (2013). Ethics of Immigration. Oxford Press  
63 Walzer, Michael (2006). Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und Gleichheit. 
Frankfurt: Campus Verlag, S. 85-107 
64  Zimmermann, Peter (2016): Fachliche Klärung und didaktische Rekonstruktion 
in: (Hrsg.) Neues Handbuch des Philosophieunterrichts. Haupt: Bern 2016, S. 61-78 



 

 

44 

gen Lehrperson ab, welche Strategie mit der Auf- und Entdeckung der vorhan-
denen Präkonzepte verbunden wird. Im Kontext klima- und umweltethischer 
Positionen und Fragen scheint uns in einem ersten Schritt die Strategie, dass 
Philosophieunterricht Alltagsvorstellungen und alltägliche Überzeugungssyste-
me durch alternative Konzepte ergänzen soll, besonders fruchtbar. 

In einem zweiten Schritt könnten die Jugendlichen erarbeiten, warum ge-
wisse der sichtbargemachten Präkonzepte eine fundierte Auseinandersetzung 
mit klimaethischen Fragen unter Berücksichtigung des aktuellen Wissensstan-
des behindern oder sogar verhindern. Dadurch entwickeln sie differenziertere 
Alltagsvorstellungen und vermögen autonom zu urteilen, warum bestimmte 
Vorstellungen durch philosophisch fundiertere Konzepte ersetzt werden sollten. 
Letzteres liesse sich exemplarisch an dem mit der Neuzeit entstehenden wis-
senschaftlichen Interesse an der Natur als etwas vom Menschen Getrenntes 
und durch ihn zu Kontrollierendes aufzeigen. Erst in der jüngeren Vergangen-
heit beginnen Forscher:innen diese Trennung zwischen Natur(geschichte) und 
Geschichte des Menschen wieder zu hinterfragen und verstehen Geschichte 
«heute auch als Handlung von nichtmenschlichen Kräften mit Auswirkungen 
auf Menschen ... – und umgekehrt».65 

Wie wichtig ist bei der Umsetzung von den besagten drei Unterrichtsideen 
im Vergleich zum Problembeschrieb die historische Aufstellung - etwa, inwie-
fern gewisse dafür relevante Geistesströmungen diese oder jene Zeitspanne 
ergriffen haben oder wie sich die zur Unterrichtsdebatte relevanten Ideen histo-
risch strukturieren lassen? Das dritte Beispiel macht deutlich, dass unter Be-
rücksichtigung bestimmter fachdidaktischer Ziele und Strategien eine histori-
sche Perspektive unabdingbar ist. Welche Strategien und Ziele aber letztlich im 
Philosophieunterricht zur Anwendung kommen, hängt, wie bereits mit Verweis 
auf Zimmermann bemerkt wurde, vom Philosophieverständnis der betreffenden 
Lehrperson ab und dem, was ihr in der Philosophie besonderes Vergnügen be-
reitet. Unser Ansatz setzt allein voraus, dass die Philosophie nicht nur instru-
mentell, sondern immer auch als ein sich in intellektueller Haltung ausdrücken-
der Selbstwert begriffen wird. 

1.6. Schlussfolgerung 
Durch diese Ausführung meinen wir gezeigt zu haben, dass der Unterricht des 
transversalen Themas reichhaltiger wird, wenn die im Rahmenlehrplan figurie-
renden Kompetenzen im Vier-Dimensionen-Modell eingeordnet und entspre-
chend gefördert werden. Aus den hier genannten Gründen sehen wir das Un-
terrichtsfach Philosophie als besonders geeignet, zwischen einzelnen Fächern 
sowohl Brücken zu schlagen als auch das Fundament zu legen für die Bildung 
der nachhaltigen Entwicklung. 

 
                                                                    
65 Informationstafel im Ausstellungsraum 1 der aktuellen Stapferhausausstellung «Natur und 
wir?». Siehe Fussnote 56  



 

 

45 

Formung von Einstellungen zur Natur und 
Umwelterziehung in der Schulbildung in Polen 

Andrzej Maciej Kaniowski / Łukasz Konecki  
(Łódź / Warszawa) 

Der Aufsatz befasst sich mit der Präsenz der Umwelterziehung in polnischen Schu-
len auf allen Bildungsstufen; es wird die Präsenz dieser Thematik sowohl in den In-
halten des Bildungsplans als auch in der Schulpraxis dargestellt. Der Artikel gliedert 
sich in zwei Hauptteile, denen eine kurze Einleitung vorausgeht. In der Einleitung 
wird die Situation des Philosophie- und Ethikunterrichts zusammengefasst, womit 
bis zu einem gewissen Grad erklärt wird, warum die Umwelterziehung größtenteils 
in anderen Fächern und nicht im Ethik- oder Philosophieunterricht stattfindet. Im ers-
ten Teil dieses Artikels wird der Inhalt der Bildungspläne der Schulfächer (auf allen 
Bildungsebenen), in denen Umwelterziehung enthalten ist, vorgestellt. Die Inhalte 
der Bildungspläne für Ethik werden genauer analysiert.  Im zweiten Teil werden bei-
spielhafte Projekte vorgestellt, die in polnischen Schulen in Zusammenarbeit mit 
Stiftungen und Nichtregierungsorganisationen durchgeführt werden, sowie andere 
Formen der Umwelterziehung, wie Wettbewerbe oder Umweltolympiaden und prak-
tische Aktionen zum Schutz der natürlichen Umwelt - wie "Clean up the world". Der 
Artikel schließt mit Schlussfolgerungen über die tatsächliche Präsenz der Umwelter-
ziehung in polnischen Schulen vor dem Hintergrund, dass ein großer Teil davon 
über die obligatorischen Inhalte des Bildungsplans hinausgeht und als zusätzliche 
Projekte von einigen Lehrern durchgeführt wird, die die Bedeutung dieses Themas 
erkennen. 

„Ich jedenfalls verleihe nie wieder etwas!“ 

 



 

 

46 

1. Einleitung  
In diesem Artikel möchten wir den Leserinnen und Lesern die Inhalte und For-
men der Umwelterziehung vorstellen, die in polnischen Schulen in verschiede-
nen Bildungsstufen vorkommen. 

Zunächst wird die Struktur des Bildungssystems in Polen und sein rechtli-
cher Rahmen vorgestellt. Dann folgt eine kurze Darstellung der ökologischen 
Inhalte, die in den polnischen Schulen in den einzelnen Fächern vorkommen, 
mit einer breiteren Analyse der Inhalte, die im Kernlehrplan für Ethik enthalten 
sind. Schließlich werden zwei Programme zur Umwelterziehung an polnischen 
Schulen und andere Formen ihrer Präsenz, wie Wettbewerbe oder Olympia-
den, näher erläutert. 

Einleitend lohnt es sich, die Situation des Ethik- und Philosophieunterrichts 
im polnischen Bildungssystem zumindest in groben Zügen zu charakterisieren.1 

Die Situation dieser Fächer im Bildungssystem wird durch die Tatsache be-
einflusst, dass Polen eine sehr tiefe weltanschauliche Spaltung aufweist. Diese 
grundlegenden Unterschiede in der Welt- und Selbstwahrnehmung lassen sich 
anhand typologischer Unterscheidungen darstellen, mit deren Hilfe diese Un-
terschiede z.B. von Ferdinand Tönnies oder Lawrence Kohlberg beschrieben 
wurden. Ersterer unterschied zwischen dem Denken in Begriffen der "Gemein-
schaft" und dem Denken in Begriffen der "Gesellschaft", letzterer zwischen 
konventionellen und postkonventionellen Entwicklungsstufen des moralischen 
Denkens. Die Tatsache, dass in Polen ein solcher Weltanschauungskonflikt 
besteht, spiegelt sich in den weltanschaulich sensiblen Schulfächern Ethik und 
Philosophie wider. Bei der Charakterisierung der Situation dieser Fächer ist ein 
weiterer Umstand zu berücksichtigen, nämlich dass ein bestimmter Teil der 
Gesellschaft - nämlich derjenige, der keine eigene politische Vertretung hat, 
weil er nicht an Wahlen teilnimmt (und das ist mehr als 1/3 der Wahlberechtig-
ten) - sozusagen weltanschaulich indifferent ist. Für diesen Teil der Bevölke-
rung - unter anderem als Eltern von Schulkindern - kann die Frage der Präsenz 
dieser Fächer in der Schule ziemlich gleichgültig sein. Es gibt also einerseits 
die Vernachlässigung dieser Fächer durch einige Eltern und andererseits den 
erbitterten Kampf zwischen diesen beiden gegensätzlichen Weltanschauungen. 

Bis vor kurzem - vor 2020 - gab es das Fach Philosophie als reines Wahl-
fach nur an sehr wenigen Schulen der dritten Bildungsstufe (141 Schulen; 2013 
gab es Philosophie an 1,4 % aller Schulen in Polen), während es nach der Re-
form an mehr als 1.100 weiterführenden Schulen (von mehr als 5.300 Gymna-
sien und Technischen Fachschulen, d. h. an 20 % der Schulen) angeboten 
wurde. Dies geschah nach der Abschaffung des Fachs "Kulturwissenschaften" 

                                                                    
1 Vgl. Andrzej M. Kaniowski, Andrzej Rostocki,  Der Ethikunterricht in den Schulen in Polen: 
Überlegungen und Beobachtungen der Ethiklehrer, in: Europa Forum Philosophie 66 (2017) 74-
90; Andrzej M. Kaniowski, Im Schatten der Kirche – Zu den Rahmenbedingungen des Ethikun-
terrichts in Polen, in: Europa Forum Philosophie 69 (2020) 25-34. 



 

 

47 

und der Einführung einer Wahlpflicht zwischen drei Fächern: Musik, bildende 
Kunst oder Philosophie. 

Die derzeitigen Behörden des Ministeriums für Bildung und Wissenschaft 
beabsichtigten - auch auf Wunsch der Hierarchie der katholischen Kirche in Po-
len -, ab dem 1. September 2023 den Besuch des Religions- oder Ethikunter-
richts für die Schüler zur Pflicht zu machen. Diese Absicht wird noch nicht um-
gesetzt. Gegenwärtig ist es möglich, dass ein Schüler an keinem dieser Unter-
richtsfächer teilnimmt. In Warschau zum Beispiel nehmen 19 % der Grundschü-
ler und 67 % der Schüler von Gymnasien und Fachschulen weder am Religi-
ons- noch am Ethikunterricht teil; in Łódź liegt die Zahl sogar bei 70 %.2 Nach 
Angaben des Ministeriums für Bildung und Wissenschaft wird Ethik in Polen je-
doch nur in 2753 von 20738 Schulen unterrichtet, d. h. in 13 % der Schulen. 

In Anbetracht dieser Situation ist es nicht nur verständlich, sondern auch 
nachvollziehbar, dass die Verantwortung für den Unterricht zur Förderung des 
Umweltbewusstseins und zur Entwicklung einer wünschenswerten Einstellung 
zur Natur bei anderen Schulfächern liegt, vor allem bei der Biologie. 

Die oben skizzierte Situation des Ethikunterrichts in Polen macht es auch 
notwendig, das im Folgenden dargestellte Bild dessen, was im Bereich der 
Umwelterziehung geschieht und geschehen kann, als ein Bild aus der Perspek-
tive einer Großstadt zu sehen, aus der Perspektive einer Schule in Warschau, 
in der einer der Autoren dieses Textes Ethik in der Grundschule unterrichtet. 

 
2. Umwelterziehung in polnischen Schulen 
2.1. Struktur des Bildungssystems in Polen 
Nach der jüngsten Reform des Bildungssystems war die Struktur des Bildungs-
systems wie folgt:  

I. Bildungsabschnitt, 3 Jahre, Grundschule - Klassen I - III - integrierter Un-
terricht;  

II. Bildungsstufe, 5 Jahre, Grundschule - Klassen IV - VIII - fachbezogener 
Unterricht; 

III. Bildungsstufe: 
 (i) Gymnasium, 4 Jahre, allgemeinbildende Schule; 
 (ii) Technische Berufsschule, 5 Jahre; 
 (iii) Fachschule der Sekundarstufe I, 3 Jahre; 
 (iv) Fachoberschule, 2 Jahre. 

Der Inhalt und die Ziele des Unterrichts sowie die Art und Weise, wie sie auf je-
der Stufe erreicht werden sollen, werden durch den Kernlehrplan festgelegt, der 
vom Bildungsminister ausgearbeitet wird. Derzeit gibt es zwei Verordnungen zu 

                                                                    
2 Vgl. (2023, 16 Juli) https://deon.pl/kosciol/mein-wstrzymuje-obowiazek-wyboru-religii-lub-etyki-
czarnek-to-pomysl-na-
nastepnkadencje,2415887?fbclid=IwAR1om3W1ClTbviU0AAeq4r5HTvPHPqW8tFHmpP8mLg-
dPA4EuYUUcmLTQHk. 

https://deon.pl/kosciol/mein-wstrzymuje-obowiazek-wyboru-religii-lub-etyki-czarnek-to-pomysl-na-nastepna-kadencje,2415887?fbclid=IwAR1om3W1ClTbviU0AAeq4r5HTvPHPqW8tFHmpP8mLg-dPA4EuYUUcmLTQHk
https://deon.pl/kosciol/mein-wstrzymuje-obowiazek-wyboru-religii-lub-etyki-czarnek-to-pomysl-na-nastepna-kadencje,2415887?fbclid=IwAR1om3W1ClTbviU0AAeq4r5HTvPHPqW8tFHmpP8mLg-dPA4EuYUUcmLTQHk
https://deon.pl/kosciol/mein-wstrzymuje-obowiazek-wyboru-religii-lub-etyki-czarnek-to-pomysl-na-nastepna-kadencje,2415887?fbclid=IwAR1om3W1ClTbviU0AAeq4r5HTvPHPqW8tFHmpP8mLg-dPA4EuYUUcmLTQHk
https://deon.pl/kosciol/mein-wstrzymuje-obowiazek-wyboru-religii-lub-etyki-czarnek-to-pomysl-na-nastepna-kadencje,2415887?fbclid=IwAR1om3W1ClTbviU0AAeq4r5HTvPHPqW8tFHmpP8mLg-dPA4EuYUUcmLTQHk


 

 

48 

den Inhalten und Zielen des Unterrichts. Die Verordnung vom Februar 20173 
betrifft die Stufen: I und II sowie das erste Jahr einer Fachschule der Sekun-
darstufe (Stufe III), die zweite Verordnung vom Januar 2018 bezieht sich auf 
die Stufen III und IV jeder Schulart.4 

Aus der Sicht des polnischen Lehrers ist das Kerncurriculum sein wichtigs-
tes Arbeitsinstrument. Er bestimmt sein Handlungsfeld, seine Umsetzung ist die 
Grundlage für die Bewertung seiner Arbeit. Obwohl das Kerncurriculum den 
Unterrichtsstoff nicht vollständig bestimmt und der Lehrer in seiner Arbeit über 
die darin enthaltenen Inhalte hinausgehen kann, tut er dies in der Realität auf-
grund seiner Überlastung nur selten. In der Schulpraxis beschränken sich die 
Lehrer von Prüfungs- und Reifefächern, z. B. Polnisch und Mathematik, Geo-
grafie, Biologie usw., in der Regel auf die Umsetzung des Kerncurriculums, 
während die Lehrer von Nicht-Prüfungsfächern, die nicht unter einem so star-
ken systemischen Druck stehen, die Inhalte des Kerncurriculums umzusetzen, 
häufiger beschließen, über dessen Rahmen hinauszugehen. Zu diesen Fä-
chern gehören zum Beispiel Ethik, Bildende Kunst oder Technik. 

2.2. Inhalte der Umwelterziehung in den Kernlehrplänen 
Umwelt- oder Klimabildung ist in polnischen Schulen nur als Teil des Inhalts 
anderer Unterrichtsfächer vorhanden. Der Kernlehrplan ist jedoch ein sehr um-
fangreiches und detailliertes Dokument. In diesem Unterkapitel werden wir kurz 
skizzieren, welche Arten von Themen im Zusammenhang mit der Umwelt- und 
Klimaerziehung in den Inhalten der einzelnen Fächer an polnischen Schulen 
auftauchen. Ganz zum Schluss werden wir die Umweltinhalte des Kerncurricu-
lums für den Ethikunterricht ausführlicher diskutieren.  

Inhalte zur Umwelt- und Klimaerziehung finden sich vor allem in folgenden 
Fächern: Nordkunde, Geografie, Biologie und in geringerem Maße in Chemie 
und Physik. In den Geisteswissenschaften tauchen die Inhalte nur sporadisch 
auf. Dennoch gibt es für jede Lehrkraft Möglichkeiten, sich mit Naturschutzthe-
men auseinanderzusetzen, denn in der Präambel des Kerncurriculums für die 
Stufen I und II des Lehrplans heißt es, die Schule habe "die Pflicht, eine Hal-
                                                                    
3 Rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 14 lutego 2017 r. w sprawie podstawy 
programowej wychowania przedszkolnego oraz podstawy programowej kształcenia ogólnego 
dla szkoły podstawowej, w tym uczniów z niepełnosprawnością intelektualną w stopniu 
umiarkowanym lub znacznym, kształcenia ogólnego dla branżowej szkoły I stopnia, kształcenia 
ogólnego dla szkoły specjalnej przysposabiającej do pracy oraz kształcenia ogólnego dla 
szkoły policealnej (Dz. U. 2017 poz. 356).[ Verordnung des Ministers für nationale Bildung vom 
14. Februar 2017 über das Kerncurriculum für die Vorschulerziehung und das Kerncurriculum 
für die allgemeine Bildung für die Grundschule, einschließlich der Schüler mit mittelschweren 
oder schweren geistigen Behinderungen, die allgemeine Bildung für eine Sekundarstufe II, die 
allgemeine Bildung für eine Sonderschule und die allgemeine Bildung für eine postsekundäre 
Schule] – im Folgenden zitiert als:  (VO 2017, ...)>. 
4 (2923, 15 Juli) Rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 30 stycznia 2018 r. w 
sprawie podstawy programowej kształcenia ogólnego dla liceum ogólnokształcącego, tech-
nikum oraz branżowej szkoły II stopnia (Dz.U. z 2018 r., poz. 467) [Verordnung des Ministers 
für nationale Bildung vom 30. Januar 2018 über das Kernlehrplan für das Gymnasium, das 
Fachgymnasium und das Industriegymnasium] – im Folgenden zitiert als: (VO 2018, …). 



 

 

49 

tung der Achtung vor der natürlichen Umwelt zu fördern, einschließlich der Ver-
breitung von Kenntnissen über die Grundsätze der nachhaltigen Entwicklung, 
der Motivation, Maßnahmen zum Schutz der Umwelt zu ergreifen, und des Inte-
resses an der Ökologie" (VO 2017, 14). Eine ähnliche Bestimmung findet sich 
in der Präambel des Kernlehrplans für die Stufe III.  

In den vorliegenden Kernlehrplänen finden wir eine ganze Reihe von The-
men im Zusammenhang mit der Umweltbildung. In der ersten Bildungsstufe 
wird die Frage nach den Werten und Normen eines gesunden Ökosystems 
aufgeworfen und über die Verhaltensweisen gesprochen, die sich aus diesen 
Werten ergeben sollten (VO 2017, 17), wie z. B. die Fähigkeit, Abfall getrennt 
aufzusammeln (VO 2017, 40). Eine wichtige Persönlichkeitseigenschaft, die 
Schüler entwickeln sollten, ist das Verständnis für die Gefühle von Tieren (VO 
2017, 32).  

Auf der zweiten Stufe der Ausbildung in den Klassen IV - VIII wird unter an-
derem gefordert, das Wissen über die natürliche Umwelt mit dem sozioökono-
mischen Wissen zu integrieren (Geographie, VO 2017, 24), die Fähigkeit, ne-
gative und positive Veränderungen in der Landschaft als Folge menschlicher 
Aktivitäten darzustellen, (Geographie, VO 2017, 117), eine Haltung der Mitver-
antwortung für den Zustand der natürlichen Umwelt in Polen einzunehmen 
(Geographie, VO 2017, 117), die Fähigkeit, eine angemessene Haltung gegen-
über der natürlichen Umwelt zu entwickeln (Naturkunde,VO 2017, 35), die Be-
ziehung zwischen den Bestandteilen der natürlichen Umwelt und dem Men-
schen zu erkennen (Biologie, VO 2017, 130), die Notwendigkeit des Schutzes 
der Natur zu begründen, eine Haltung des Respekts gegenüber sich selbst und 
allen Lebewesen einzunehmen (Biologie, VO 2017, 131), eine Haltung des 
Respekts gegenüber den produzierten materiellen Gütern zu entwickeln und 
ein bewusster Nutzer technologischer Errungenschaften zu sein (Technik, VO 
2017, 28 oder Kenntnisse über Öko-Technologien, die beim Schutz der Umwelt 
hilfreich sind (Technik, VO 2017, 181). 

Im Kernlehrplan für Biologie ist einer der Abschnitte der Ökologie gewidmet; 
in diesem Teil des Unterrichts lernen die Schüler die trophische Struktur des 
Ökosystems kennen, analysieren die Toleranzbereiche von Organismen ge-
genüber ausgewählten Umweltfaktoren, stellen erneuerbare und nicht erneuer-
bare natürliche Ressourcen vor und erwägen rationale Vorschläge für die Be-
wirtschaftung dieser Ressourcen unter Berücksichtigung der Grundsätze der 
nachhaltigen Entwicklung (Biologie, VO 2017, 140).  

Ein weiterer Abschnitt im Zusammenhang mit dem Umweltunterricht ist der 
Abschnitt über die Bedrohung der biologischen Vielfalt, der unter anderem eine 
Analyse der Auswirkungen des Menschen auf die biologische Vielfalt oder eine 
Begründung für die Notwendigkeit des Schutzes von Arten und Ökosystemen 
enthält (Biologie, VO 2017, 141).  

Der Natur-, Biologie- und Erdkundeunterricht der zweiten Unterrichtsphase 
kann durch Exkursionen in einen botanischen Garten, einen Zoo, einen Wald, 



 

 

50 

eine Wiese oder ein Feld umgesetzt werden, so dass die Schülerinnen und 
Schüler die Möglichkeit haben, die biotische und abiotische Biosphäre oder 
Ökosystemphänomene, wie z. B. den Prozess der ökologischen Sukzession, 
hautnah zu erleben (Biologie, VO 2017, 142). 

In der dritten Stufe des Unterrichts werden die Inhalte der Umwelterziehung 
erweitert und konkretisiert. Sie tauchen im Kerncurriculum für Biologie, Geo-
graphie, Chemie oder Physik auf, insbesondere im so genannten "erweiterten 
Paket", d. h. für Schüler, die diese Fächer mit Blick auf das Abitur wählen, auf 
erweitertem Niveau. Fragen der Umwelterziehung werden auch in anderen Fä-
chern, einschließlich Ethik, auftauchen. Neue Inhalte in dieser Unterrichtsphase 
werden unter anderem in der Geographie auftauchen; es wird darum gehen, 
die Fähigkeit zur Vorhersage der Folgen wirtschaftlichen Handelns für die Um-
welt zu schulen, ein Bewusstsein für Mensch-Umwelt-Konflikte zu entwickeln, 
die Ursachen und Folgen des Klimawandels zu analysieren oder das Bewusst-
sein für den Wert der Wälder und die Notwendigkeit einer rationellen Bewirt-
schaftung der Waldressourcen im Einklang mit der Idee der nachhaltigen Ent-
wicklung zu schärfen. (VO 2018, 163-172). 

Im Rahmen der Einstellungsbildung sollen die Schüler "die nicht-utilita-
ristischen Werte von Umweltelementen verstehen" und ein Verantwortungsge-
fühl für den Zustand und die Qualität der geografischen Umwelt entwickeln so-
wie eine Sensibilität für den Wert und die Bedeutung wertvoller natürlicher Ob-
jekte entwickeln (VO 2018, 173).  

In der dritten Stufe der Bildung, in der Biologie, sind Elemente der Ökopä-
dagogik zum einen in der Diskussion über die Grundsätze der integrierten Ent-
wicklung zu finden. Zweitens sind sie im Abschnitt über Ökologie zu finden, der 
sich auf das Lernen und Verstehen der Beziehungen in Ökosystemen konzen-
triert, z. B. das Verstehen von Nahrungsbeziehungen, wobei auch die Auswir-
kungen von Wettbewerb innerhalb und zwischen den Arten, nicht-antagonisti-
sche Beziehungen und kooperative Beziehungen berücksichtigt werden (VO 
2018, 211). Darüber hinaus stellt der Schüler im Abschnitt "Biodiversität, ihre 
Bedrohung und Erhaltung" die Auswirkungen von landwirtschaftlicher Intensi-
vierung, Verstädterung, Tourismus und Verkehrsentwicklung auf die Biodiversi-
tät dar, erläutert die Bedeutung der Wiederherstellung und Wiederansiedlung 
von Arten für den Erhalt der Biodiversität, nennt Beispiele für auf diese Weise 
"wiederhergestellte" Arten und verweist auf internationale Bemühungen zum 
Schutz der Biodiversität (VO 2018, 212). Insgesamt werden 17 Inhalte oder 
auch Bildungsziele für den Biologieunterricht im Bereich "Ökologie" und 9 Inhal-
te im Bereich "Biodiversität, ihre Gefährdung und Erhaltung" aufgeführt. Worauf 
im Rahmen dieses Unterrichts Wert gelegt werden soll, erläutert der allgemeine 
Hinweis im beschreibenden Teil, der sich mit den "Bedingungen und der Um-
setzung" der Bildungsinhalte in den genannten Bereichen befasst: "Bei der 
Vermittlung der Inhalte der Ökologie und der biologischen Vielfalt, ihrer Bedro-
hungen und ihrer Erhaltung sollten die universellen und wichtigsten Prinzipien 



 

 

51 

des Funktionierens der Ökosysteme berücksichtigt werden, wobei die aktuellen 
Probleme der Erhaltung der biologischen Vielfalt unter dem Aspekt der nach-
haltigen Entwicklung zu berücksichtigen sind. Ein wichtiges Element der Natur-
erziehung ist die Veranschaulichung der Gesetze der Ökologie und der Prob-
leme der Erhaltung der biologischen Vielfalt durch Beobachtungen im Feld." 
(VO 2018, 213). 

2.3. Umweltbildung im Rahmen des Kerncurriculums Ethik 
Inhalte zur Umwelterziehung sind natürlich auch im Kernlehrplan für Ethik ent-
halten. Auf der zweiten Bildungsebene befasst sich ein Abschnitt direkt mit 
Fragen des Naturschutzes: "Der Mensch gegenüber der Natur".5 Der Schüler 
soll sich bewusst machen, dass die Natur ein Gut ist, soll die Notwendigkeit ih-
res Schutzes begründen können und wissen, wie er ihre Ressourcen ange-
messen nutzen kann. Er/sie kennt die Möglichkeiten des Naturschutzes und 
verfügt über eine entwickelte dauerhafte Bereitschaft, sich für den Schutz der 
Natur einzusetzen. Er/sie kennt und versteht die Idee der Verantwortung für 
künftige Generationen und ist in der Lage, Argumente für diese Idee zu rekon-
struieren. Er/sie ist in der Lage, Argumente für den Verzicht auf Tierquälerei 
darzulegen und zeigt angemessene Formen des Umgangs mit Tieren auf.  

Unter dem Gesichtspunkt der ethischen Umwelterziehung ist auch die Fra-
ge nach dem angemessenen und unangemessenen Einsatz moderner Techno-
logien und die Frage nach der Bewertung des technischen Fortschritts unter 
moralischen Gesichtspunkten von Bedeutung. Die Frage der sozialen Verant-
wortung von Unternehmen sollte ebenfalls in den Kontext von Umweltthemen 
wie Umweltverschmutzung und Industrieabfälle einbezogen werden. Laut dem 
Kernlehrplan ist ein wichtiges Element der ethischen Bildung: "die Entwicklung 
von Empathie, die Einordnung von Werten, die Unterstützung bei der Verinner-
lichung von moralischen Werten und Normen". Im Rahmen der ökologischen 
Erziehung und in Anbetracht ihres Ziels, zu einem moralischen Wandel, zur 
Bildung eines ökologischen Bewusstseins und zur Entwicklung eines ökologi-
schen Gewissens beizutragen, ist es ratsam, dass der Lehrer eine Hierarchie 
von Werten und Normen vorstellt, die sich auf die gesamte Biosphäre bezieht 
und sich nicht auf die Beziehungen innerhalb der Gesellschaft beschränkt. Die 
Analyse von Werten und Tugenden wie Gerechtigkeit - Verantwortung, Mäßi-
gung - Zurückhaltung, Respekt, Gemeinschaft, Solidarität usw. - sollte in Ver-
bindung mit einer Betrachtung der Anforderungen, die der Naturschutz an uns 
stellt, erfolgen. 

Das Kerncurriculum für Ethik in der dritten Bildungsstufe6 bringt nicht viel 
Neues in Bezug auf Fragen der Umwelterziehung. Das Thema "Schutz der bio-
                                                                    
5 Alle Zitate sind von: (2023, 15. Juli) Podstawa programowa z etyki dla klas IV- VIII [Ethik-
Kerncurriculum für die Klassen IV- VIII], https://podstawaprogramowa.pl/Szkola-podstawowa-
IV-VIII/Etyka - im Folgenden zitiert als: (KC-E-IV-VIII). 
6 Alle Zitate sind von: (2023, 15. Juli) Podstawa programowa kształcenia ogólnego dla czterole-
tniego liceum ogólnokształcącego i pięcioletniego technikum [Kernlehrplan für vierjähriges all-

https://podstawaprogramowa.pl/Szkola-podstawowa-IV-VIII/Etyka
https://podstawaprogramowa.pl/Szkola-podstawowa-IV-VIII/Etyka


 

 

52 

logischen Vielfalt" taucht auf (S. 16). Dieses Thema entspricht den im Biologie- 
und Geographieunterricht behandelten Inhalten, so dass es in Zusammenarbeit 
mit den Lehrern dieser Fächer vorbereitet werden könnte und das Gefühl der 
Atomisierung und Fragmentierung des Wissens, das bei polnischen Schülern 
nur allzu oft auftritt, zumindest ein wenig verringern würde. Darüber hinaus um-
fasst die Diskussionsgrundlage Fragen zu moralischen Problemen, die sich aus 
dem wissenschaftlichen und technischen Fortschritt ergeben (KLP-Ethik 2018, 
16).  

In der zweiten und dritten Bildungsstufe umfasst der Kernlehrplan einen Ab-
schnitt über die Geschichte des ethischen und philosophischen Denkens. Die 
Ansichten ausgewählter Philosophen können im Zusammenhang mit ihrer Ein-
stellung zur Natur und deren Schutz vermittelt werden.   

Natürlich erschöpft das Kerncurriculum nicht den Inhalt der Umwelterzie-
hung in polnischen Schulen. Ab 2020 können dank eines Erlasses des Bil-
dungsministers7 neben anderen wichtigen gesellschaftlichen Themen auch 
Fra-gen des Umweltschutzes und des Klimawandels im Unterricht behandelt 
werden. Erziehungsunterricht ist ein Unterricht, der von einer Lehrkraft durch-
geführt wird, die für eine bestimmte Klasse zuständig ist. In diesem Unterricht 
sind der Lehrkraft nur durch ihr Wissen und ihre Phantasie Grenzen gesetzt, 
wenn es um die Vermittlung von Inhalten zum Naturschutz oder zum Klima-
wandel geht. Darüber hinaus kann ihre Durchführung unter Beteiligung von 
eingeladenen Fachleuten, Freiwilligen, Vertretern von Verbänden und anderen 
Organisationen erfolgen, deren satzungsmäßiges Ziel die Bildungstätigkeit ist. 
In der Praxis sind Themen der Umwelterziehung in den oben genannten Unter-
richtsstunden nur sehr begrenzt präsent. Die Lehrerinnen und Lehrer haben in 
der Regel "andere Dinge" zu besprechen, die den Schulalltag betreffen, oder 
sie nehmen sie aufgrund unzureichender Kenntnisse nicht auf, und sie laden in 
der Regel keine Außenstehenden ein, um ihnen die Durchführung eines sol-
chen Unterrichts zu ermöglichen.   

Die Umwelterziehung erfolgt auch durch die Zusammenarbeit mit verschie-
denen Stiftungen und NGOs, die entsprechende Materialien vorbereiten, und 
die Lehrer setzen die Inhalte sowohl in ihrem Unterricht als auch in ihren Inte-
ressengruppen um. Diese Erziehung findet auch in Form von einmaligen Aktio-
nen statt und ist manchmal mit verschiedenen Wettbewerben oder Olympiaden 
verbunden.   

Im Folgenden stellen wir konkrete Bildungsaktivitäten vor, die in polnischen 
Schulen im Rahmen der Umwelterziehung durchgeführt werden.  

                                                                                                                                                    
gemeinbildendes Gymnasium und fünfjähriges Fachgymnasium], https://filozofuj.eu/wp-con 
tent/uploads/2018/02/podstawa-programowa-z-etyki.pdf - im Folgenden zitiert als: (KLP-E-….) 
7 Rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 3 czerwca 2020 zmieniające 
rozporządzenie w sprawie ramowych planów nauczania dla publicznych szkół [Verordnung des 
Ministers für nationale Bildung vom 3. Juni 2020 zur Änderung der Verordnung über Bildungs-
rahmenpläne für öffentliche Schulen]. 

https://filozofuj.eu/wp-con%20tent/uploads/2018/02/podstawa-programowa-z-etyki.pdf
https://filozofuj.eu/wp-con%20tent/uploads/2018/02/podstawa-programowa-z-etyki.pdf


 

 

53 

2.4. Umwelterziehung in polnischen Schulen - Praxis 
Wir werden versuchen, Beispiele für die Umwelterziehung in polnischen Schu-
len im Zusammenhang mit den drei Komponenten des Umweltbewusstseins zu 
präsentieren. Diese drei Komponenten sind  

- kognitiver Bereich: Wissen über das Funktionieren der Biosphäre und die 
Beziehung zwischen Natur und Mensch; 

- der axiologische Bereich: ein Wertesystem, das zum Gleichgewicht zwi-
schen Mensch und Natur beiträgt; 

- Verhaltensregeln und -normen, die nachhaltige Handlungsweisen zum Nut-
zen und Schutz der Natur festlegen und die Konflikte zwischen Mensch und 
Natur minimieren.8  

Bei der Beschreibung der Umwelterziehung werden wir uns konzentrieren auf: 
die Zusammenarbeit von Schulen mit Stiftungen oder NGOs und organisierte 
Aktionen und Wettbewerbe zu Umweltthemen. 

2.4.1. Umwelterziehung in Zusammenarbeit mit Stiftungen oder NGOs  
Ein interessanter Vorschlag für die Umwelterziehung im Schuljahr 2022/2023 
ist ein Programm, das sich an Grundschüler aller Stufen richtet - "Retten wir die 
Welt! - Umweltprogramm mit Charakter", das von der ABCXXI-Stiftung durch-
geführt wird.9 Dies ist die zweite Auflage dieses Projekts in polnischen Schulen. 
Derzeit sind mehr als 400 Einrichtungen und rund 30 000 Schüler daran betei-
ligt. Der WWF Polen ist der inhaltliche Partner des Programms. Das Projekt 
steht unter der ehrenamtlichen Schirmherrschaft des Ministeriums für Klima 
und Umwelt und der Nationalbibliothek.  

Im Rahmen des Programms wurden drei Bücher veröffentlicht, in denen 
sich bekannte Autoren der polnischen Jugendliteratur mit Themen aus dem Be-
reich Umweltschutz, ökologische Bedrohungen oder Klimawandel auseinan-
dersetzen. Den genannten Büchern wurden in Zusammenarbeit mit dem WWF 
Polen Unterrichtspläne und zusätzliche Materialien beigefügt, um die Durchfüh-
rung des Unterrichts zu erleichtern.  

Der Kern des Programms besteht darin, ökologische Bildung mit morali-
scher Erziehung zu verbinden, denn wie Irena Koźmińska, die Initiatorin des 
Programms, in ihrer Antrittsvorlesung feststellte, ist die derzeitige ökologische 
Krise das Ergebnis einer Krise der Werte.10 

Im Verlauf des Projekts skizziert die Pädagogin die Ursachen der ökologi-
schen Krise, macht auf die Herausforderungen aufmerksam, die die aktuelle Si-
tuation für alle mit sich bringt, und stellt Formen des Umwelt- und Klimaschut-
zes vor. Die Reflexion erfolgt im Lichte der universellen moralischen Werte. 

                                                                    
8 Włodzimierz Tyburski, Dyscypliny humanistyczne i ekologia [Geisteswissenschaften und 
Ökologie], Toruń 2013,  326. 
9 https://calapolskaczytadzieciom.pl/ocalimy-swiat/ (2023, 15. Juli) 
10 Er Vortrag von Irena Koźmińska: (2023, 15. Juli)  
https://www.facebook.com/calapolskaczytadzieciom/videos/658013629039881 . 

https://calapolskaczytadzieciom.pl/ocalimy-swiat/
https://www.facebook.com/calapolskaczytadzieciom/videos/658013629039881


 

 

54 

Dazu gehören Respekt, Ehrlichkeit, Verantwortung, Mut, Freundlichkeit, Weis-
heit, Mäßigung, Engagement, Solidarität, Freundschaft, Freiheit und das Schö-
ne. 

Die Umsetzung der kognitiven und axiologischen Aspekte wird mit der prak-
tischen Dimension verknüpft. Die Schüler, die an dem Programm teilnehmen, 
haben die Aufgabe, ein umweltfreundliches Projekt für die lokale Umwelt vor-
zubereiten und durchzuführen. Darüber hinaus entwickelt das Programm IT-
Kompetenzen, da die Projektteilnehmer eine dreiminütige Multimedia-
Präsentation für den Wettbewerb erstellen müssen, die als Bericht über die 
Umsetzung des Projekts dient. Für die besten Ideen für Umweltaktivitäten wer-
den Preise vergeben.  

Das Programm bietet eine breite inhaltliche Basis für Lehrkräfte. Neben ei-
ner Schulung zur Vorbereitung auf die Durchführung des Programms können 
sie Bildungsmaterialien nutzen, die in Form von Vorträgen von Experten online 
gestellt werden.11 Sie befassen sich mit ökologischen Problemen der modernen 
Welt wie dem Klimawandel, wobei der Schwerpunkt auf den polnischen Beson-
derheiten einer kohlebasierten Wirtschaft liegt, der Abholzung von Wäldern und 
nachhaltiger Forstwirtschaft, der Überregulierung von Flüssen, industrieller und 
ökologischer Landwirtschaft, dem Rückgang der Wildtierpopulationen und dem 
Schutz der biologischen Vielfalt, der enormen Abfallproduktion und einer Kreis-
laufwirtschaft.  

Die im Programm enthaltenen Unterrichtspläne sind interdisziplinär und 
verbinden Naturerziehung mit sozialer, ethischer und landeskundlicher Bildung. 
Sie enthalten auch Elemente der IT-, Technik- und Kunsterziehung. Jedes öko-
logische und soziale Problem wird unter dem Aspekt der oben genannten Wer-
te dargestellt.  

In den Klassen I - III stehen der Lehrerin neun Szenarien zur Verfügung. Sie 
basieren alle auf den Geschichten des Buches "Oddeach Smoka"12 (Dragon's 
Breath). Die Geschichten in dem Buch behandeln den Klimawandel aus der 
Perspektive des Eisbären, die negativen Auswirkungen des Klimawandels auf 
Nichteuropäer und Klimaflüchtlinge. Eine weitere Gruppe von Themen betrifft 
die Situation von Haus- und Wildtieren wie z. B.: das Problem der ordnungs-
gemäßen Behandlung von Haustieren am Beispiel der Geschichten von adop-
tierten und ausgesetzten Hunden, das Phänomen des Kaufs von Wildtieren aus 
illegalen Quellen, der Prozess des Rückgangs der Wildtierpopulationen, ein-
schließlich des Rückgangs der Wölfe aufgrund ihrer systematischen Bejagung 
und der Ausbreitung der Zivilisation. Ein weiteres Thema, das in dem Buch an-
gesprochen wird, ist die Mülltrennung und die illegale Ablagerung von Müll in 
Wäldern. Es gibt auch Geschichten, in denen die Protagonisten zum Schutz 
der Biosphäre beitragen, indem sie beispielsweise umweltschädliche Gewohn-

                                                                    
11 Eine Reihe von Expertenvorträgen zu den Themen des Projekts: (2023, 15 Juli)  
https://www.youtube.com/@ocalimyswiat-ekoprogramzch6349/videos  
12 Oddech smoka,[bearbeitet von: Dorota Koman], Warszawa 2022. 

https://www.youtube.com/@ocalimyswiat-ekoprogramzch6349/videos


 

 

55 

heiten wie das Mähen von Gras oder den Verzehr von Fleisch aufgeben oder 
umweltfreundliche Maßnahmen ergreifen wie das Anlegen eines Wildgartens, 
einer Obstplantage oder eines Bienenstandes. 

Es wurden acht Unterrichtspläne für die Klassen IV bis VI erstellt. Sie basie-
ren auf den Geschichten aus dem Buch "Latający talerz"13 (Die fliegende Un-
tertasse). Themen sind u.a.: die Frage der Trockenlegung von Sümpfen und 
der Regulierung von Flüssen, Überlegungen zu Formen des passiven und akti-
ven Naturschutzes. Moralische Beurteilung und Bewertung der Wirksamkeit - 
sowohl der Auswirkungen als auch der Vorbereitungen für radikale Umwelt-
schutzmaßnahmen am Beispiel von Protesten gegen Baumfällungen und Tier-
befreiungsaktionen aus dem Labor. Das obige Thema wird im Zusammenhang 
mit den Profilen von Natur- und Klimaschützern wie Greta Thunberg diskutiert. 
Auch der Gedanke der Nachhaltigkeit wird erörtert, wobei die Vorbereitung ei-
nes natürlichen Wildgartens als praktischer Ausdruck auf lokaler Ebene dient. 
Ein weiteres Thema ist die Problematik der Gestaltung des städtischen Raums 
auf der Grundlage des Bildes der Stadt in der nahen Zukunft, in der Elemente 
der Biosphäre, z. B. Bäume, Blätter, Gräser, durch Surrogate ersetzt oder an 
Orten platziert wurden, die ihre natürlichen Voraussetzungen für eine ange-
messene Entwicklung nicht erfüllen, z. B. ausreichend Wasser, die Möglichkeit 
des Wurzelwachstums. In diesem Zusammenhang wird auch die Forderung er-
hoben, allen Elementen der belebten und unbelebten Natur eine Rechtspersön-
lichkeit zu verleihen. Ein weiteres Problem, das in den Geschichten und im Un-
terrichtsplan angesprochen wird, ist die Auswirkung von ökologischem Han-
deln, verbunden mit sozialem Wohlwollen, auf die Veränderung der nicht-
ökologischen Einstellungen der Menschen in der unmittelbaren Umgebung. Vor 
dem Hintergrund dieses Themas wird die Bedeutung kleiner Veränderungen 
der täglichen Gewohnheiten aus menschlicher Sicht erörtert, die sich folglich 
positiv oder destruktiv auf den Zustand der Umwelt auswirken können. Ein wei-
teres Thema sind Fragen im Zusammenhang mit der Mode und ihrer Funktion - 
z. B. als Zeichen für den sozialen Status. Im Rahmen dieses Themas wird zu 
einem vernünftigen Kleidungskauf aus ökologischen und sozialen Gründen 
(Sklavenarbeit, Kinderarbeit) oder zur Nutzung von Second-Hand-Läden aufge-
rufen. Die Frage des verantwortungsvollen Einkaufs wird im Zusammenhang 
mit dem Problem der Lebensmittelverschwendung diskutiert. Die Geschichten 
befassen sich auch mit umweltfreundlichen Lösungen für den Haushalt, wie z. 
B. Fotovoltaikanlagen, Regenwassersammelbehälter, Tauchpumpen und Wär-
mepumpen. 

Basierend auf dem Buch "Latajcy talerz" (Flying Saucer) wurde ein textba-
siertes Computerspiel Ecohakathon14 für die Klassen IV - VI entwickelt. In dem 
Spiel steuern wir die Aktionen eines Schülers, Staszek, der zusammen mit ei-

                                                                    
13 Latający talerz [bearbeitet von: Dorota Korman], Warszawa 2022. 
14 (2923, 15. Juli) https://ekohakaton.pl/  

https://ekohakaton.pl/


 

 

56 

ner Gruppe von Freunden die Aufgabe hat, ein Computerspiel zu entwickeln, 
das das Problem der Klimakatastrophe auf interessante Weise darstellt.  

Die Aktivitäten für die Klassen VII - VIII basieren auf den Kurzgeschichten 
aus dem Buch "Sieci widmo"15 (Spectrum Network), für das zehn Szenarien 
vorbereitet wurden. Die in den Geschichten und Szenarien enthaltenen The-
men konzentrieren sich hauptsächlich auf den Klimawandel und die möglichen 
Folgen dieses Prozesses in der Zukunft. Wir lernen eine Welt kennen, in der es 
fast keine Tiere und Pflanzen mehr gibt und die von der Geißel des Hungers 
heimgesucht wird. Eine Zukunft, die Ungleichheiten hervorgebracht hat - die 
Reichen leben in klimaregulierten Gebieten und die Armen können die atmo-
sphärischen Bedingungen nicht beeinflussen. Es geht um Besucher aus der 
Zukunft - die Terminatoren -, die die Aufgabe haben, die Erde vor der klimati-
schen Vernichtung zu retten. Neben der Science-Fiction-Konvention gibt es 
auch Geschichten, die sich auf die Gegenwart und ihre Umweltprobleme be-
ziehen: z. B. die von den Fischern in den Meeren zurückgelassenen Fischer-
netze und die daraus resultierenden negativen Folgen für die dort lebenden 
Organismen, die Interessenkonflikte, die bei einem umweltfreundlichen Wandel 
entstehen - die Umstellung von fossilen Brennstoffen auf erneuerbare Energie-
quellen kann durch die Schließung von Minen zu Arbeitslosigkeit führen. Einige 
Ideen werden entwickelt wie z. B. die Idee des "Null-Abfalls" und die Wieder-
verwendung von scheinbar gebrauchten Materialien bei der Vorbereitung der 
Dekoration für den Abschlussball der Grundschule; einige wichtige Probleme 
werden erkannt wie z. B. das Problem der illegalen Mülldeponien, die die lokale 
Umwelt verschmutzen und die Menschen in ihrer Umgebung krank machen. 
Auch das Phänomen des exotischen Tourismus und seine negativen Auswir-
kungen auf das Wohlergehen der Tier- und Pflanzenwelt werden thematisiert.  

Die wichtigste Unterrichtsmethode im Programm ist das Vorlesen der Ge-
schichten und die Diskussion darüber anhand von offenen und leitenden Fra-
gen. Gespräche mit den Schülern oder geführte Diskussionen sind üblich, Mind 
Maps und visuelle Notizen werden verwendet. Es werden Elemente des Thea-
terspiels und Bewegungsspiele verwendet wie z. B. der "Lemurentanz" für jün-
gere Kinder zu dem Lied "I like to Move It, Move It" aus dem Film Madagas-
car16. Das Programm enthält auch Links zu kurzen Lehrvideos, die die behan-
delten Themen zusammenfassen. Die Schülerinnen und Schüler arbeiten oft in 
Gruppen und erstellen Kunstwerke, Plakate oder Projekte: z. B. fertigen sie 
Tiermasken an, die sie später in klassenübergreifenden Treffen zum Thema 
Verlust der biologischen Vielfalt verwenden, oder sie erstellen Kunstwerke, die 
zeigen, was sie reduzieren oder aufgeben können, um ihren Kohlenstofffußab-
druck zu verringern. Im Rahmen der Diskussion über den Klimawandel erstel-
len sie einen Comic auf Papier oder digital, der eine Geschichte erzählt, um die 
Menschen davon zu überzeugen, gemeinsam etwas gegen die globale Erwär-

                                                                    
15 Sieci widmo, [bearbeitet von Dorota Korman], Warszawa 2022. 
16 (2023, 15. Juli) https://en.wikipedia.org/wiki/Madagascar_(franchise) 

https://en.wikipedia.org/wiki/Madagascar_(franchise)


 

 

57 

mung zu unternehmen. Die Schülerinnen und Schüler erstellen auch ein Su-
perhelden-Notizbuch, in dem sie aufschreiben oder grafisch darstellen, was sie 
für das Klima und die Umwelt eines bestimmten Bodens tun konnten. Eine inte-
ressante Methode besteht darin, den Inhalt eines Märchens so zu verändern, 
dass es ökologischer wird, z. B. das Märchen von Rotkäppchen, in dem der 
Wolf zum Vegetarier wird und Rotkäppchen eine spezielle Windmühle mit einer 
Batterie hat, die Strom für das Haus seiner Großmutter erzeugt. Eine weitere 
Aktivität ist die Herstellung von Kunstinstallationen aus gereinigtem Müll, die 
später abgebaut und ordnungsgemäß getrennt werden. Die Abfallbewirtschaf-
tungsaktivitäten werden mit der Sammlung von Altpapier und der Säuberung 
der Nachbarschaft kombiniert. Zum Thema Lebensmittelverschwendung erstel-
len die SchülerInnen Plakate, die die Grundsätze eines vernünftigen Lebens-
mitteleinkaufs aufzeigen. Bei den Aktivitäten zum Thema Wildtiere können inte-
ressierte Schüler über die Website https://pomagam.wwf.pl/adoptuj/wilk eine 
Wolfspatenschaft übernehmen. Da eine solche Adoption regelmäßige Zahlun-
gen erfordert, versucht die Gruppe, Finanzierungsmöglichkeiten zu finden, um 
die Taschen der Eltern nicht zu belasten. Im Rahmen des oben genannten 
Themas erstellen die Schüler ein Modell der Tierwelt vom vorindustriellen Eu-
ropa bis zur Gegenwart, das zeigt, wie sich der Lebensraum und der Bestand 
von Fleisch- und Pflanzenfressern aufgrund von Abholzung und menschlicher 
Expansion verringert hat. Im Rahmen eines Themas über das Leben der Bie-
nen und ihr drohendes Aussterben bauen die SchülerInnen Hotels für diese 
nützlichen Insekten und folgen dabei den Anweisungen in einem kurzen Video. 

Im Rahmen des Programms bereiten die Teilnehmer eine Umweltkampag-
ne zu den Themen Klimawandel, Mülltrennung, die Vorteile des Waldes, die 
Idee des Recyclings, des Kleidertauschs oder des Kaufs von Secondhand-
Kleidung, die Rettung der Bienenpopulation oder Vegetarismus vor. Sie legen 
einen wilden Garten an, indem sie verschiedene Techniken anwenden und da-
bei die im Unterricht gelernten Informationen über die Anpflanzung von Pflan-
zen, ihre Funktion im Ökosystem und die Bedürfnisse von Wildtieren nutzen. 
Sie erstellen einen Verhaltenskodex für das richtige Verhalten auf Bergpfaden 
und in Naturparks. Im Rahmen einer Unterrichtseinheit über Vegetarismus er-
finden sie ein originelles Bio-Rezept. Im Rahmen einer Unterrichtsstunde zum 
Thema Nachhaltigkeit bereiten sie eine Präsentation über die Bio-Zertifizierung 
und die Ziele vor, die mit dieser Methode für die Lebensmittelproduktion er-
reicht werden. Sie entwerfen einen Ernährungsplan in Form eines grafischen 
Albums, der auf lokalen und biologisch zertifizierten Lebensmitteln basiert. Sie 
bereiten eine Werbekampagne für Second-Hand-Läden vor.  

Dies sind nur einige der Ideen, die in dem Programm enthalten sind. Der 
Lehrer ist natürlich nicht verpflichtet, sich streng an die Themen und Umset-
zungsmethoden zu halten. Das Projekt spielt eine inspirierende Rolle für den 
Pädagogen, und es ist sogar ratsam, dass er oder sie neue ökologisch-kreative 
Aktivitäten entwickelt. 



 

 

58 

Die im Rahmen des Programms durchgeführten Unterrichtsstunden werden 
von den Schülern sehr geschätzt. Der Mitverfasser dieses Artikels, ein prakti-
zierender Lehrer an einer Warschauer Schule, seiner eigenen Grundschule, 
setzt dieses Programm derzeit um.   

Das hier beschriebene Programm erfüllt zweifellos die Anforderungen der 
Umwelterziehung: Es vermittelt ökologisches Wissen, lehrt Werte und führt zu 
einer ökologischen Einstellung der Schüler, die sich sowohl in den außerschuli-
schen Aktivitäten als auch in der Umsetzung des übergeordneten Ziels des 
Programms ausdrückt - einem ökologischen Projekt, das sich positiv auf die 
Umwelt in der unmittelbaren Umgebung auswirkt.  

Neben dem oben beschriebenen Programm gibt es für polnische Schulen 
viele weitere interessante Vorschläge zur Umwelterziehung. Eines davon ist 
das vom Zentrum für politische Bildung (Centrum Edukacji Obywatelskiej) or-
ganisierte Projekt „Razem dla klimatu“ ("Gemeinsam für das Klima").17 Es rich-
tet sich an Grundschüler der Klassen IV bis VIII und an Schüler der Sekundar-
stufen. Das Programm ist in Module unterteilt; im ersten Semester lernen die 
jungen Menschen etwas über die globale Verflechtung, den Klimawandel und 
seine Folgen und erwerben die notwendigen Kompetenzen für kritisches Den-
ken und für das Unterscheiden zwischen Fake News und zuverlässigen Infor-
mationen. Das zweite Semester besteht aus praktischen Aktivitäten, bei denen 
die Schülerinnen und Schüler journalistisches Material über den Klimawandel - 
seine Ursachen, Folgen und Handlungsmöglichkeiten - erstellen oder eine Kli-
maaktion organisieren, eine Veranstaltung für die Schule oder die lokale Ge-
meinschaft, die das Bewusstsein für den Klimawandel und seine Verhinderung 
schärfen soll.18 Beide Aktivitäten zielen darauf ab, den Klimawandel im lokalen 
Kontext im Verhältnis zu seiner globalen Dimension zu beleuchten.  

Zu den von den Schülern im Rahmen dieses Programms vorbereiteten Pro-
jekten gehören  

- ein Projekt über die Vermeidung von Lebensmittelverschwendung, das die 
Erstellung von Videos über das oben genannte Problem, die Befragung der 
lokalen Gemeinschaft zum Kenntnisstand über dieses Phänomen, die Ana-
lyse der weggeworfenen Lebensmittel in den Haushalten in der Projektregi-
on und die Erstellung eines Kochbuchs mit Rezepten unter Verwendung der 
üblicherweise weggeworfenen Lebensmittel umfasste; 

- Ausarbeitung einer Informationskampagne über die Unterschiede und Zu-
sammenhänge zwischen Smog und Kohlendioxidemissionen in die Atmo-

                                                                    
17 (2023, 15. Juli) https://globalna.ceo.org.pl/programy-edukacyjne/globalna-szkola-old/razem-
dla-klimatu/.  
18 Geschäftsordnung für den Bildungspfad von „Razem dla klimatu“ (“Together for Climate“): 
(2023, 15 Juli) https://ekologia.ceo.org.pl/sites/ekologia.ceo.org.pl/files/regulamin_sciezka_ 
razem_dla_klimatu_21_22.pdf S. 4; Bildungspfad - ein Begriff, der im polnischen Bildungswe-
sen verwendet wird, um eine Reihe von Inhalten und Fähigkeiten von großer pädagogischer 
Bedeutung zu bezeichnen, deren Umsetzung als Teil von Unterrichtsfächern oder in Form von 
separaten Klassen stattfinden kann. 

https://globalna.ceo.org.pl/programy-edukacyjne/globalna-szkola-old/razem-dla-klimatu/
https://globalna.ceo.org.pl/programy-edukacyjne/globalna-szkola-old/razem-dla-klimatu/
https://ekologia.ceo.org.pl/sites/ekologia.ceo.org.pl/files/regulamin_sciezka_%20razem_dla_klimatu_21_22.pdf
https://ekologia.ceo.org.pl/sites/ekologia.ceo.org.pl/files/regulamin_sciezka_%20razem_dla_klimatu_21_22.pdf


 

 

59 

sphäre - die Kampagne soll der häufigen Verwechslung dieser Phänomene 
durch die Öffentlichkeit entgegenwirken; 

- eine Woche der Klimabildung, bestehend aus Präsentationen, Umweltspie-
len und einem originellen Umweltspiel.19 

Das Programm ist natürlich vollgepackt mit Inhalten; es gibt Unterrichtspläne, 
Übungen, Filme, Plakate, Leitfäden für junge Menschen über verantwortungs-
vollen Journalismus und Leitfäden über den Klimawandel. Es gibt Webinare für 
Lehrer und Schüler, Treffen mit Klimaaktivistinnen und -aktivisten. Dem Mode-
rator wird ein Mentor zur Seite gestellt, und die Schüler werden auch durch 
Treffen mit Journalisten oder Fachleuten für Jugendaktionen unterstützt. 

Dies sind nur zwei Beispiele für Programme von polnischen Schulen. Die 
Lehrer können aus vielen weiteren Programmen wählen. Interessante Pro-
gramme über Mülltrennung und Recycling sind zum Beispiel: das Programm 
Nieśmiecenia Lekcja20 und Sir PET-ER und sein Team21. Ein interessantes 
Programm über die Vermeidung von Lebensmittelverschwendung und nachhal-
tigen ökologischen Konsum ist "Dieta przyjazna planecie", das von WFF Polen 
vorbereitet wurde. (https://www.wwf.pl/aktualnosci/dieta-przyjazna-planecie). 
Sein Hauptziel ist es, eine ökologische planetarische Ernährung in Schulkanti-
nen einzuführen. Ein weiteres ökologisches Projekt für Grund- und Sekundar-
schulen ist Traditional Orchard22, das von der Stiftung Bank Ochrony 
Środowiska organisiert wird. Bei diesem Projekt geht es um die Wiederherstel-
lung traditioneller Obstgärten, vor allem von Apfelplantagen, die im 20. Jahr-
hundert für die polnische Landschaft charakteristisch waren.  

Ein weiteres interessantes Projekt für die Klassen I-VIII der Grundschule ist 
das "Program z Pandą" – entwickelt vom WWF Polen23. Das Projekt umfasst 
drei Lehrpfade mit Tieren als Führer. Der Braunbär führt in das Thema der bio-
logischen Vielfalt ein, der Eisbär diskutiert den Klimawandel, und der Riesen-
panda symbolisiert die Umwandlung der Schule in eine umweltfreundlichere 
Schule. Die Umwandlung basiert auf einem Audit, bei dem die Leistung der 
Schule im Hinblick auf ihren ökologischen Fußabdruck in sechs Kategorien be-
wertet wird: Lebensmittel, Wasser, Energie, biologische Vielfalt, Abfall und Ver-
kehr.24 Ein weiteres interessantes Projekt ist das Eco-Active-Programm25, das 
sich mit den Themen biologische Vielfalt, Wasser- und Stromsparen, Abfallver-
meidung und nachhaltiges Reisen beschäftigt. Während des Programms entwi-
ckeln die Schüler ein Umweltprojekt, das für ihr lokales Umfeld relevant ist. Der 

                                                                    
19 Beispiele für Schülerprojekte im Rahmen des Programms: (2023, 15 Juli) 
 https://globalna.padlet.org/1/razem-dla-klimatu-ukbuqcy2o09yhfbx.  
20 s. https://www.lekcjaniesmiecenia.pl/ 
21 s. https://druzynasirpetera.pl/ 
22s. (https://tradycyjnysad.pl/ 
23 s. https://www.wwf.pl/program-z-panda-3/ 
24 Liste der Kategorien, in denen die Schule geprüft wird: (2023, 15 Juli)  
https://www.wwf.pl/sites/default/files/inline-files/PzP_CHECKLISTA_edycja_3.pdf, S. 4.  
25 s. https://eko-czynni.pl/) 

https://globalna.padlet.org/1/razem-dla-klimatu-ukbuqcy2o09yhfbx
https://www.wwf.pl/program-z-panda-3/
https://www.wwf.pl/sites/default/files/inline-files/PzP_CHECKLISTA_edycja_3.pdf
https://eko-czynni.pl/


 

 

60 

Preis besteht in der Möglichkeit, das Projekt zu finanzieren, das sie sich aus-
gedacht haben.   

2.4.2. Umweltolympiaden und -wettbewerbe, andere Formen der Umwelt-
erziehung 
Neben der projektbasierten Umwelterziehung gibt es weitere Formen der Um-
welterziehung in polnischen Schulen: Wettbewerbe und Olympiaden für Um-
weltwissen. Seit 1985 wird die Nationale Olympiade für ökologisches Wissen 
für Sekundarschulen organisiert. (http://ekoolimpiada.pl/). Eine weitere erwäh-
nenswerte Olympiade ist die Nationale Anti-Smog-Olympiade26, die für die 
Klassenstufen sieben und acht in Grundschulen konzipiert ist. Ein weiterer inte-
ressanter Vorschlag war die Klima-Video-Olympiade für Gymnasiasten und 
Fachschüler im Schuljahr 2021/2022, bei der es um die Erstellung von Kurzfil-
men zu verschiedenen Themen des Klimaschutzes ging. Die preisgekrönten 
Filme können hier angesehen werden: https://www.gov.pl/web/edukacja-
ekologiczna/videoolimpiada. Im Schuljahr 2022/2023 wird ein ähnlicher Wett-
bewerb von den Stiftungen der Bank Ochrony Środowiska (Bank für Umwelt-
schutz) organisiert. Im Rahmen von Filmeko27 drehen die Schülerinnen und 
Schüler einen dreiminütigen Kurzfilm zu einem der folgenden Themen: Um-
weltschutz, Biodiversität, Ökologie, Klimawandel und erneuerbare Energien.  

Eine interessante Idee ist der Wettbewerb "Świat oczyma młodych"28 ("Die 
Welt mit den Augen der Jugend"), bei dem Jugendliche ein Wandgemälde an 
einer von ihnen gefundenen Wand zum Thema bedrohte Tier-, Pflanzen- und 
Pilzarten in Polen gestalten. Im Rahmen des Wettbewerbs haben die Organisa-
toren auch Lehrmaterial über die Gestaltung von Wandbildern und Fragen der 
biologischen Vielfalt erstellt.  

Natürlich ist das Angebot an Umweltwettbewerben und -olympiaden für 
Schulen, wie auch bei den Projekten, sehr umfangreich; wir haben nur einen 
kleinen Teil davon vorgestellt.  

Umwelterziehung findet auch in Form von verschiedenen Umweltaktionen 
statt. Meistens geht es dabei um die Säuberung der unmittelbaren Umgebung, 
das Sammeln von Elektroschrott, das Pflanzen von Bäumen und Pflanzen, die 
Einrichtung von Klassenzimmern mit Pflanzen oder die Haltung von Insekten 
wie Stabheuschrecken, kleinen Nagetieren wie Mehlschwalben oder die Ein-
richtung von Aquarien im Biologieraum.   

Schulen arbeiten bei weltweiten Aufräumaktionen mit Müllsammelstellen 
zusammen. Oft bieten diese Stellen Kurse für Schüler an, in denen sie lernen, 
wie man den Müll richtig trennt. 

Eine der größten landesweiten Aktionen ist die von der Stiftung "Nasza Zie-
mia"29 ("Unsere Erde") organisierte Weltsäuberungsaktion im September. Im 
                                                                    
26(s. https://olimpiadaesa.nask.pl/ 
27 Wettbewerbs-Website Filmeko: (2023, 15 Juli) https://filmeko.pl/  
28 Wettbewerbs-Website wiat oczyma młodych: (2023, 15. Juli) https://oczamimlodych.pl/.  
29 Website der Stiftung: (2023, 15. Juli) https://naszaziemia.pl/ssp2022/.  

https://filmeko.pl/
https://oczamimlodych.pl/
https://naszaziemia.pl/ssp2022/


 

 

61 

Rahmen dieser Veranstaltung lernen die Schüler die Ideen der Bewegung 
Clean Up The World kennen, die vor 40 Jahren in Australien ins Leben gerufen 
wurde. Ein weiteres Beispiel für eine ebenfalls landesweite Aktion ist "Moje 
miasto bez elektrośmieci"30 (My City Without Electro-waste). Sie besteht aus 
einem Bildungsmodul über die Grundsätze des ordnungsgemäßen Umgangs 
mit Elektro- und Elektronik-Altgeräten und führt in die Idee des Recyclings als 
notwendige Maßnahme zum Schutz der Umwelt ein. Die pädagogischen Aktivi-
täten im Rahmen der Veranstaltung werden mit einer mehrtägigen Sammlung 
von Elektroschrott in Zusammenarbeit zwischen der Schule und den Niederlas-
sungen des Unternehmens kombiniert, das sich mit der Entsorgung dieser Art 
von Abfall befasst und der Initiator des gesamten Projekts ist. 

3. Fazit 
Obwohl es in polnischen Schulen keinen gesonderten Unterricht in Umwelter-
ziehung oder Klimabildung gibt, werden Inhalte aus diesen Bereichen im Unter-
richt von Lehrern vermittelt, was durch den Kernlehrplan gewährleistet wird. Die 
Umwelterziehung konzentriert sich hauptsächlich auf Fächer wie Biologie, Ge-
ografie, Physik und Chemie, aber auch in geisteswissenschaftlichen Fächern 
wie Ethik und Sozialkunde sowie in Polnisch tauchen Elemente davon auf. Der 
Unterricht zu diesem Thema kann als Teil des Schulunterrichts durchgeführt 
werden. Der polnische Gesetzgeber hat in der Präambel des Kerncurriculums 
für alle Schulstufen garantiert, dass die Lehrer in jedem Schulfach auf Fragen 
des Umweltschutzes und der nachhaltigen Entwicklung Bezug nehmen können. 

Darüber hinaus steht den Lehrern eine umfangreiche Datenbank mit Mate-
rialien zur Verfügung, die sie in ihrem Unterricht oder in Interessenkreisen ein-
setzen können und die sowohl von Umweltbildungsorganisationen als auch 
vom Ministerium für Bildung und Wissenschaft erstellt wurden. Sie haben auch 
die Möglichkeit, sich an umweltpädagogischen Projekten zu beteiligen, die von 
Stiftungen und Nichtregierungsorganisationen vorbereitet werden.  

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass es viele Möglichkeiten zur Ein-
führung von Umwelterziehung in polnischen Schulen gibt, aber es stellt sich die 
Frage, ob die Lehrer dieses Potenzial wirklich nutzen oder ob sie sich aufgrund 
der Überlastung des Lehrplans und ihrer eigenen Unzulänglichkeiten in der 
Umwelterziehung auf die Pflichtinhalte beschränken, die sich direkt aus dem 
Kernlehrplan ergeben, und auf das verzichten, was auf freiwilliger Basis getan 
werden kann. Die Schulpraxis zeigt, dass die Antwort auf diese Frage leider 
eher ja lautet. Wir hoffen jedoch, dass sich dies in den polnischen Schulen 
langsam zu ändern beginnt und die Lehrerinnen und Lehrer in ihrer täglichen 
Arbeit immer öfter über den durch die Pflichtinhalte des Kernlehrplans vorge-
gebenen Rahmen hinausgehen und auf Bildungsprojekte zurückgreifen, die 
von Stiftungen oder Nichtregierungsorganisationen vorbereitet werden, wie es 
einer der Mitautoren dieses Textes in seiner Unterrichtspraxis erfolgreich tut. 
                                                                    
30 Webseite der Stiftung: (2023, 25. Februar) https://www.moje-miasto-bez-elektrosmieci.pl/.  

https://www.moje-miasto-bez-elektrosmieci.pl/


 

 

62 

 

 

 

Environmental Philosophy and Ehics Education                                                         
in Slovakia 

Barbora Baďurová (Banska Bystrica) 
 

Environmental philosophy and ethics education has potential for changing human 
values and outlook on natural environment. The author deals with this theme in the 
context of the Slovak educational system. The older and new versions of national 
curriculum are presented, as well as critically evaluated. The Slovak curriculum of-
fers a cross-curricular theme Environmental Education which can be implemented 
into the education of elementary schools and high schools. The author presents also 
examples of good practice from her experience teaching future lower and higher 
secondary school teachers. The importance and potential of interdisciplinarity in 
dealing with environmental education is highlighted. At the same time the author ar-
gues for the importance of the support of critical thinking via philosophy and phi-
losophical ethics. The author deals with Achilles heels of the current approach of 
environmental philosophy and ethics education in Slovakia and points out directions 
to aim for in the future development.  

The aim of the article is to sketch the situation of environmental philosophy and 
ethics education in Slovakia based on the state curriculum and selected good 
practices in the field. The first part will briefly describe the situation of teaching 
philosophy and ethics in Slovakia as well as Environmental education. The in-
formation is based mostly on the state curriculum. The text that follows after-
wards deals with ideas for teaching and inspiration stemming from presenting 
selected good practices. The last part of the article is offering concluding re-
marks of the author. 

 



 

 

63 

As the article deals with environmental ethics and philosophy it is important 
to explain these concepts as well the relation between them. 

Environmental ethics could be characterized as a branch of practical ethics 
that deals with the ethical relationship of human (primarily as a moral agent) to 
nonhuman natural entities (for example, other living beings, biological species, 
ecosystems, biotic communities, etc.) and aims to critically reflect the ecological 
crisis from a philosophical and ethical point of view.1 

Environmental philosophy and environmental ethics are very closely inter-
linked, it is even possible to say they are synonymous since the authors in the 
field of environmental philosophy always address ethical issues as well. This 
comes from the very name, which contains the adjective environmental. Since 
for instance the term environmentalism is used as a movement that “seeks to 
improve and protect the quality of the natural environment through changes to 
environmentally harmful human activities“2 and it is obvious that such activities 
are not normatively and ethically neutral. 

Thus, despite the fact that ethics in general is a subdiscipline of philosophy, 
and philosophy3 thus also includes other disciplines that may not relate only to 
ethics (such as the philosophy of language, philosophy of science, and so on), 
in the case of environmental philosophy it is always about ethical issues.4  

Philosophy and Ethics education in Slovakia 
Philosophy education in Slovakia is done explicitly only in compulsory Civics 
courses mostly on Grammar schools where it is only one of the topics of Civics 
education like eg. introduction to Psychology, Sociology, Economy etc. It can 
be also done based on the school curriculum as an elective course focusing 
only on Philosophy, since the schools and teachers have certain room for creat-
ing concrete conditions for the realisation of the course in their school educa-
tional programs. 

Ethical education is compulsory for those students that do not attend con-
fessional religious education. The subject is offered to students from elemen-
tary school to high school. At the high school it is usually attended during the 
first two years of high school.  

Ethical education in Slovakia is based on the concept of prosociality. The 
most notable authors that formed the subject in the beginning of 1990s are 
Roberto Roche Olivar5 and Ladislav Lencz6. Their texts are still quite influential 

                                                                    
1 Baďurová, B. 2015. Environmentálna etika a výchova. Banská Bystrica: Belianum 
2 Elliot, L. 2022, Environmentalism, Brittanica:  
https://www.britannica.com/topic/environmentalism 
3 It may be interesting to mention information from the book of Frodeman and Callicott 2009, 
Encyclopedia of Environmental Ethics and Philosophy, that in the framework of environmental 
ethics, it should be an interdisciplinary approach to environmental problems. Although it was 
this fact that caused it not to be recognized as a legitimate part of philosophy shortly after its 
creation. However it has already changed nowadays. 
4 Baďurová, B. 2015. Environmentálna etika a výchova. Banská Bystrica: Belianum 
5 Olivar, R.R. 1992, Etická výchova, Bratislava: Orbis Pictus Istropolitana 

https://www.britannica.com/topic/environmentalism


 

 

64 

today. Given authors were experts mostly on psychology and pedagogy, there-
fore the teaching materials written by them or inspired by them are oriented not 
that much on philosophical ethics but more on psychological and pedagogical 
aspects of ethical matters.7 The courses dealing explicitly with Philosophy or 
Ethics are usually taught on average one or less than one teaching hour per 
week.  

Environmental education in Slovakia 
Based on the older but currently still applied State educational program envi-
ronmental education in the Slovak curriculum of primary and secondary educa-
tion is one of the cross-curricular themes and several teaching subjects are to 
participate in its implementation. The cross-curricular theme Environ-mental 
education is one of six cross-curricular themes.  

Regarding the currently available but older version of environmental edu-
cation it can be found at the website of the State pedagogical institute. The au-
thor Kelcová created the material in 2009.8  

As mentioned above Environmental education has been in the state cur-
riculum presented as one of the cross-curricular themes, which was approved 
by the State Pedagogical Institute in 2009. Environmental education includes 
five thematic areas: nature and landscape conservation (forests, fields, water 
resources, sea, tropical rainforest, human settlements, urbanization); com-
ponents of the environment (water, air, soil, biodiversity conservation); natural 
resources, their use and protection (meaning for human, renewable and non-
renewable natural resources, rational use in relation to sustainable deve-
lopment, alternative energy sources); human activities and environmental is-
sues (impacts of agriculture, transport, industry, waste management, nature 
and cultural heritage protection, urbanization impact, long-term political pro-
grams and legislative concepts); the relationship of man to the environment 
(our community, lifestyle and consumerism, local and global environmental 
problems, quality of life and environmental health).9  

According to the characteristics of the cross-curricular theme it "leads pupils 
to a comprehensive understanding of the interrelationships between organisms 

                                                                                                                                                    
6 Lencz, L. 1993. Pedagogika etickej výchovy: výchova k prosociálnosti, Bratislava: Metodické 
centrum 
7 For more information on the curriculum and teaching material see website of the project 
Erasmus+ COMET https://ethics.community/regions/slovakia/ 
8 The material by Kelcová, M. Štátny vzdelávací program: Environmentálna výchova, 2009 is 
available at https://www.statpedu.sk/files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/enviro 
nmentalna_vychova.pdf 
 I will present it here just very briefly. In more detail also with regards to Ethical Education can 
be found in my article Baďurová, B. Possibilities of Applying the Thematic Contents of Environ-
mental Education in Ethical Education in Slovakia published in Studia Ecologia et Bioethicae 
(2020), available online. 
9 Kelcová, M. Štátny vzdelávací program: Environmentálna výchova, 2009 
https://www.statpedu.sk/ files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/environmentalna_ 
vychova.pdf 

https://ethics.community/regions/slovakia/
https://www.statpedu.sk/files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/enviro%20nmentalna_vychova.pdf
https://www.statpedu.sk/files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/enviro%20nmentalna_vychova.pdf
https://www.statpedu.sk/%20files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/environmentalna_%20vychova.pdf
https://www.statpedu.sk/%20files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/environmentalna_%20vychova.pdf


 

 

65 

and the relationship of human to the environment"10 and there is also emphasis 
on understanding the necessity of transition to sustainable development of so-
ciety. The theme has been focusing on understanding, analyzing and eva-
luating human relationships and their environment (human, local and global is-
sues, consumer and producer responsibilities) and  also attitudes and values 
aiming to support orientation towards perceiving life as the highest value, re-
sponsibility in relation to living organisms and their environment in the context 
of active creation and protection of the environment and with regard to its aes-
thetic value and healthy lifestyle.11  

As mentioned in my previous texts Environmental education in the Slovak 
curriculum is oriented mostly on certain forms of anthropocentrism, however is 
not explicitly considering these distinctions or alternatives and not even men-
tioning different approaches to environmental ethics.12 

The recent minister of education B. Gröhling (who was on office between 
April 2021 and September 202213) proposed that Environmental Education will 
become compulsory.14  

Based on the new reform of education, the new state educational program – 
the new state curriculum should focus on the improvement of critical thinking 
and will be also oriented towards support of environmental and climate educa-
tion. So far it was upon the decision of schools whether and to what extend 
they will deal with environmental and climatic education. However, from now on 
gradual change will happen and these themes will be included in the thematic 
areas Human and society and Human and values. The themes will be dealt 
with especially in subjects like geography, civics, chemistry and biology. 15  

The minister supported especially the idea of experiential learning and es-
pecially via school projects. He claimed that pupils should not learn some defi-
nitions and information by heart but should understand and utilize the informa-
tion in real life and become better active citizens. They should also learn how to 
create and weight arguments related to environmental issues. Based on the 

                                                                    
10 Kelcová, M. Štátny vzdelávací program: Environmentálna výchova, 2009, p. 2 
https://www.statpedu.sk/files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/environmentalna_ 
vychova.pdf 
11 Kelcová, M. Štátny vzdelávací program: Environmentálna výchova, 2009  
https://www.statpedu.sk/files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/environmentalna_ 
vychova.pdf 
12 Baďurová, B. Possibilities of Applying the Thematic Contents of Environmental Education in 
Ethical Education in Slovakia. Studia Ecologia et Bioethicae, 2020 
13 The new minister of education who has been in office since October 2022 is Ján Horecký. 
His priority for next months is to deal with the energetic crisis. He also wants to continue 
working on the curricular reform. https://www.ta3.com/clanok/247548/heger-o-horeckom-
nehadal-som-ani-aviciara-ani-praviciara-ci-konzervativca-a-liberala-hadal-som-odbornika 
14 Ministry of Education SR 2022 B. Groehling: Environmentálna výchova bude na školách 
povinná  
https://www.minedu.sk/b-groehling-environmentalna-vychova-bude-na-skolach-povinna/ 
15 Ministry of Education SR 2022 B. Groehling: Environmentálna výchova bude na školách 
povinná  
https://www.minedu.sk/b-groehling-environmentalna-vychova-bude-na-skolach-povinna/ 

https://www.statpedu.sk/files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/environmentalna_%20vychova.pdf
https://www.statpedu.sk/files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/environmentalna_%20vychova.pdf
https://www.statpedu.sk/files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/environmentalna_%20vychova.pdf
https://www.statpedu.sk/files/articles/dokumenty/statny-vzdelavaci-program/environmentalna_%20vychova.pdf
https://www.ta3.com/clanok/247548/heger-o-horeckom-nehadal-som-ani-aviciara-ani-praviciara-ci-konzervativca-a-liberala-hadal-som-odbornika
https://www.ta3.com/clanok/247548/heger-o-horeckom-nehadal-som-ani-aviciara-ani-praviciara-ci-konzervativca-a-liberala-hadal-som-odbornika
https://www.minedu.sk/b-groehling-environmentalna-vychova-bude-na-skolach-povinna/
https://www.minedu.sk/b-groehling-environmentalna-vychova-bude-na-skolach-povinna/


 

 

66 

words of the director of State Pedagogical Institute pupils will understand global 
contexts and they will also understand how to influence the environment around 
them. 16  

What may be interesting to mention is that „the results of the survey of the 
Institute of Education Policy (What they teach you at the school? - Analysis of 
the state of formal environmental education in Slovakia, April 2021) show that 
although our students achieve average results in knowledge of environmental 
topics in international comparisons, they have problems understanding and ex-
plaining global issues , which requires critical thinking and awareness of interre-
lationships. At the same time, they are less aware of the importance of their 
own action in solving environmental problems.“17  

Based on the survey environmental education was part of the content of 
subjects in 53% of primary schools and as a separate subject only in 5% of 
primary schools. We can see from the survey that 77% of grammar schools 
have environmental education incorporated as part of the content of subjects.18  

Ideas for teaching and inspiration 
As mentioned above the environmental education in Slovakia stems from the 
state curriculum where it has been perceived as a cross-curricular theme. As I 
have been focusing mostly on Ethics Education I can mention that in the cur-
riculum of Ethical education environmental theme is explicitly recommended 
only for the pupils in the 5th grade of elementary school (that is age 10-11). 
However, as I mentioned in some of my previous texts it is possible to imple-
ment the theme also into other topics with a bit of creativity19  

At Matej Bel University former Department of Ethical and Civic Education, 
Faculty of Education I was promoting the idea of environmental ethics edu-
cation during various courses focused on the area for bachelor and master 
level especially for students of teacher studies, as well as by supervising ba-
chelor and master theses, international and national projects and conferences 
and publications and workshops oriented on environmental ethics and educa-
tion. I also established cooperations in the area with experts from abroad20, 
                                                                    
16 Ministry of Education SR 2022 B. Groehling: Environmentálna výchova bude na školách 
povinná  
https://www.minedu.sk/b-groehling-environmentalna-vychova-bude-na-skolach-povinna/ 
17 Ministry of Education 2022 B. Groehling: Environmentálna výchova bude na školách povinná 
https://www.minedu.sk/b-groehling-environmentalna-vychova-bude-na-skolach-povinna/ 
18 Ministry of Education 2022 B. Groehling: Environmentálna výchova bude na školách povinná 
https://www.minedu.sk/b-groehling-environmentalna-vychova-bude-na-skolach-povinna/ 
19 Baďurová, B. (2020). Possibilities Of Applying The Thematic Contents Of Environmental Ed-
ucation In Ethical Education In Slovakia. Studia Ecologiae Et Bioethicae, 18(4), 17-28.  
Baďurová, B. (2017) Environmentálna Výchova Žiakov V Predmete Etická Výchova : Multi-
mediálny Didaktický Materiál Pre Učiteľov Základnej Školy Banská Bystrica : Vydavateľstvo 
Univerzity Mateja Bela Belianum 
Baďurová, B.(2015) Environmentálna Etika A Výchova. Banská Bystrica: Belianum 
20 An interesting examples for experiential learning activities regarding environmental philo-
sophy can be found in several articles in Forum Philosophie International 71 Nature/Natur, LIT 
Zurich, 2022, for instance by G. Muennix: Concerning Man´s relation to nature: Three Metho-

https://www.minedu.sk/b-groehling-environmentalna-vychova-bude-na-skolach-povinna/
https://www.minedu.sk/b-groehling-environmentalna-vychova-bude-na-skolach-povinna/
https://www.minedu.sk/b-groehling-environmentalna-vychova-bude-na-skolach-povinna/


 

 

67 

which also helped to make the subject more attractive. In projects but also with 
students in bachelor but especially master theses we created also teaching ma-
terials suitable for lower and higher secondary education. 

Many students made interesting interdisciplinary approaches to teaching 
environmental education since they studied combinations of teaching subjects 
eg. Ethical education with the Slovak language, Ethical education with Art, Ethi-
cal education with PE … It is possible to mention at least a few. 

An interesting contribution was for instance a Master thesis written by Lucia 
Lizúchová21, who as a future teacher of Slovak Language and Literature com-
bined with Ethical Education, was dealing with the interdisciplinary approach to 
animal ethics. Based on the arguments of the most renowned authors and con-
cepts in the field like eg. P. Singer or T. Regan she was analyzing Aesop´s fa-
bles and seeking the possibilities of applying it into education while pointing out 
the dangers of bias towards certain animals, but also of uncritical anthropomor-
phism and weaknesses of the other approaches but also highlighting how litera-
ture can be used to promote ethical treatment of animals. 

During the subject Environmental Education, which was offered as an op-
tional subject for students of Master studies of Matej Bel University, I also 
taught students of various teaching combinations not always including Ethical 
Education eg. Psychology and Arts, Biology etc… I was trying to put emphasis 
on the philosophical-ethical basis of the environmental issues. And the outputs 
were very interesting due to the interdisciplinarity. 

I can mention poster on environmental ethics and education made by Alž-
beta Vartášová (Fig. 1), a student of arts education presented during the sub- 
ject Environmental Education in the academic year 2020/21. She used the 
words of A. C. Doyle that “ones ideas must be as broad as Nature if they are to 
interpret Nature” and she is also writing that people should dedicate their time 
to plants in the environment. This poster may serve as a good introductory mo-
tivation for students as it can provoke thoughts and discussion. It also provoked 
interesting discussion among her schoolmates. 

During the studies we often dealt with students with understanding of differ-
ent points of view, different perspectives on environmental problems and then 
analysing them from the point of view of various forms of anthropocentrism and 
nonanthropocentrism. For instance, Patrik Lobo22 who studied Ethical Educa-
tion in combination with Physical Education also created an interesting educa- 
tional activity in his master thesis oriented on anthropocentrism and nonanthro-
pocentrism. It was focused on simulation of the discussion between developers 

                                                                                                                                                    
dological Propositions for Teaching Philosophy (pp. 141-145); A. Karageogorieva, N. Nikolova: 
Teaching Environmental Philosophy Through Fairytales (pp. 151-158); G. Galle: Philosophy 
Teaching in Flanders by Videos and Case Studies (pp. 165-172). 
21 L. Lizúchová (2022) Etické aspekty práv zvierat vo vzťahu k etickej výchove (Ethical aspects 
of animal rights in relation to ethical education) (Master thesis) MBU 
22 Lobo, P. (2022) Antropocentrická a neantropocentrická etika v etickej výchove (Anthro-
pocentric and nonanthropocentric ethics in ethical education) (Master thesis) MBU 



 

 

68 

 

wanting to build an aquapark in nature and others representing nature protec-
tors. The groups of pupils will try to study the issues and formulate various 
points of view and consider different possible perspectives and try to find the 
best solutions based on the best arguments.  

During university studies we dealt with the students not just with theoretical 
approaches to environmental ethics but also with real life environmental pro-
jects where they were to create solution to small local environmental issues, 
plan the project steps, and make at least part of it in reality, but also analyse 
the problem from the point of view of the most influential approaches in envi-
ronmental ethics. They were often dealing with important things like public 
green, reusing waste, problem of fast fashion, stray animals, etc. 

In my educational texts for elementary school focused on implementation of 
Environmental Education into Ethical Education I focused for instance on work-
ing with bias towards certain animals – for instance the task was that pupils 
should think which animals they don’t like, find repulsive, are afraid of etc. and 
then try to find as many positive aspects of the animals as possible. The 
teacher can use pictures of animals that are often found unpopular, from which 
students choose and describe their attitude towards them - for example, they 
do not like snail because it is slimy, or a bat because it looks scary, or they can 
draw own pictures. However, the teacher will ask them, after presenting all of 

Fig. 1 



 

 

69 

the negative attitudes, that they should invent (study in encyclopaedias, or rele-
vant websites) at least 5 characteristics, why the given animal is useful, excep-
tional, good and present it. Then the class can reflect and discuss the topic of 
bias and the importance of looking at things from a broader perspective.23 

With older pupils it is also interesting to discuss and analyse quotations 
from inspirational environmental philosophers (eg. A. Schweitzer …) and also 
invite or visit environmental activists from their city or region and discuss envi-
ronmental issues with them. 24  

Conclusion 
I think environmental education should have a very important place in the con-
temporary curriculum25. I support the minister of education’s idea that it should 
be integrated in every school curriculum and I also agree with the idea of pro-
ject learning and other forms of experiential learning which we also incorpo-
rated in our lessons with students of MBU.  

What I like and where I see the greatest potential but also challenge is the 
interdisciplinarity of dealing with the environmental themes. All schools teach-
ers would ideally also cooperate between each other and deal with environ-
mental issues but also other topics across disciplines. I think during the courses 
with the university students of different teaching specializations it worked very 
well and it was mutually enriching. Therefore, I hope many schools will incorpo-
rate this approach to their lessons. 

At the same time I think that by creating or innovating the new state (as well 
as school) curriculum the philosophical-ethical aspects of the theme should not 

                                                                    
23 Baďurová, B. (2017) Environmentálna výchova žiakov v predmete etická výchova : 
multimediálny didaktický materiál pre učiteľov základnej školy Banská Bystrica : Vydavateľstvo 
Univerzity Mateja Bela Belianum 
24 Baďurová, B. (2017) Environmentálna výchova žiakov v predmete etická výchova : 
multimediálny didaktický materiál pre učiteľov základnej školy Banská Bystrica : Vydavateľstvo 
Univerzity Mateja Bela Belianum 
25 We may observe many authors arguing for the importance of the subject in relation also to  
ethics eg. Buckler, C., Creech, H. (2014) Shaping The Future We Want: Un Decade Of 
Education For Sustainable Development: Final Report. Unesco. Director-General. [Online] [Cit. 
14.10.2020]< Https://Unesdoc.Unesco.Org/Ark:/48223/Pf0000230171> 
Fedor, P., Pavličková, K. (Eds.) (2013). Stav A Perspektívy Environmentálneho Vzdelávania. 
Bratislava: Univerzita Komenského. 
Goralnik, L., Nelson, M. P. (2011) Framing A Philosophy Of Environmental Action: Aldo 
Leopold, John Muir, And The Importance Of Community. In: The Journal Of Environmental 
Education, Vol. 42, No. 3, Pp. 181-192 
Klocoková, J, (2014). Environmentálna Výchova Ako Otvorený Projekt Vytvárania Významov a 
Praktík Starostlivosti O Svet. In: Sociológia. Vol. 46, No. 5, Pp. 504-533. 
Kopnina, H (2014) Future Scenarios And Environmental Education. In: The Journal Of 
Environmental Education. Vol. 45, No. 4, Pp. 217–231 
Milová, S., Medal, R, Klocoková, J (2012). Environmentálna Výchova A Vzdelávanie Detí A 
Mládeže – Aktuálna Situácia Na Slovensku. Http://Www.Iuventa.Sk/Sk/Vyskum-
Mladeze/Vyskumy-Katalog-Dat/2012/Environmentalna-Vychova-A-Vzdelavanie-Deti-A-
Mladeze-Aktualna-Situacia-Na-Slovensku.Alej 
Poole, A. K. Et Al. (2013) A Call For Ethics Literacy In Environmental  Education. In: Linking 
Ecology And Ethics For A Changing World. Ecology And Ethics, Vol 1. Springer, Dordrecht 

https://unesdoc.unesco.org/Ark:/48223/Pf0000230171
http://www.iuventa.sk/Sk/Vyskum-Mladeze/Vyskumy-Katalog-Dat/2012/Environmentalna-Vychova-A-Vzdelavanie-Deti-A-Mladeze-Aktualna-Situacia-Na-Slovensku.Alej
http://www.iuventa.sk/Sk/Vyskum-Mladeze/Vyskumy-Katalog-Dat/2012/Environmentalna-Vychova-A-Vzdelavanie-Deti-A-Mladeze-Aktualna-Situacia-Na-Slovensku.Alej
http://www.iuventa.sk/Sk/Vyskum-Mladeze/Vyskumy-Katalog-Dat/2012/Environmentalna-Vychova-A-Vzdelavanie-Deti-A-Mladeze-Aktualna-Situacia-Na-Slovensku.Alej


 

 

70 

be neglected or forgotten which seems to be an Achilles´ heel of the Slovak 
curriculum not just regarding Environmental Education but also Ethical Educa-
tion26.  

I have been trying to contribute to the solution of the problem at least partly 
for instance by creation of several teaching materials as well as publications or 
also during lessons with students and by various projects and workshops.27  

 

 

                                                                    
26 As I have mentioned before unfortunately in many documents Ethical education is likely to 
reduce the issue of environmental education and environmental ethics only to the so-called an-
thropocentric approach (at the expense of non-anthropocentric ethical approaches) as it under-
stands only human as the highest value. However, it is important to point out that in Environ-
mental education, which should also be based on environmental ethics and philosophy, there 
are also other so-called non-anthropocentric approaches that do not perceive as the highest 
value only the life of human but also other natural entities whose value is not derived solely 
from human needs. At least due to the development of critical thinking, it would also be worth-
while to point to such alternative approaches.  
The problems of relation between Ethical education and Environmental education has been ad-
dressed also by the project APVV-14-0176 “Didactic means facilitating the implementation of 
selected cross-curricular topics in the teaching of ethical education at the second level of prima-
ry school”. This project was focused partly on the possibilities of implementation of the cross-
curricular themes into the Ethical education. Based on the research leading to the conclusion 
that the teachers lack suitable teaching materials we created several textbooks and organised 
several successful workshops oriented also on possibilities of implementation of Environmental 
education into the Ethical education. See also Baďurová, B. (2020). Possibilities of Applying the 
Thematic Contents of Environmental Education in Ethical Education in Slovakia. Studia 
Ecologiae Et Bioethicae. 
27 Eg. projects Visegrad fund 11610045 Selected approaches to environmental ethics in V4 
countries, APVV-14-0176: “Didactic means facilitating the implementation of selected cross-
curricular topics in the teaching of ethical education at the second level of primary school”. 



 

 

71 

Warum die Natur schützen?                               
Naturethik als Teil des Philosophieunterrichts              

in den Sekundarstufen I und II                                         
in NRW / Deutschland 

Gabriele Münnix (Düsseldorf) /  
Rolf Sistermann (Köln) 

 
Die beiden Teile des Beitrags beschäftigen sich mit Möglichkeiten, ein wichtiges na-
turethisches Problem in den Philosophie- und Ethikunterricht einzubringen. Dabei 
geht es weniger um die viel diskutierten Fragen, wie bedroht die Natur ist und wie 
die Bedrohung noch abgewendet werden kann, die eher in den Politik- oder Natur-
kundeunterricht gehören, sondern um die genuin philosophische Frage, warum wir 
die Natur überhaupt schützen sollten. Schüler und Schülerinnen sollen angeregt 
werden, darüber nachzudenken, was ihnen die Natur bedeutet. Dazu werden für die 
 Sek. I vielfältige Wege und Möglichkeiten vorgeschlagen, die phänomenologischen, 
hermeneutischen, analytischen, dialektischen und spekulativen Methoden folgen. In 
der Sek. II kann man diese mit Kants Untersuchungen über die Schönheit und Er-
habenheit in der Natur verbinden,  die auch als Resonanzerfahrungen im Sinne von 
Hartmut Rosas Resonanztheorie beschrieben werden können. So können Schüler 
und Schülerinnen eine Sprache für ihre Naturerfahrungen finden und dafür sensibili-
siert werden, dass man die Natur nicht nur unter Nützlichkeitserwägungen sehen 
darf. 
 

Methodenvielfalt beim Nachdenken über Natur im Fach 
„Praktische Philosophie“ der Sekundarstufe I  
Im föderalistischen Deutschland ist „Kultus“, d.h. Bildung im weitesten Sinn, 
Ländersache. Das heißt, dass jedes der 16 Bundesländer selber bestimmt, 
wann und wie lange und mit welchen Inhalten (die Landesinstitute für Schule 
und Weiterbildung beschäftigen u. a. Curriculumkommissionen) Philosophie 
und/oder Ethik an welchen Schulformen unterrichtet werden. Dabei wird das 
Fach „Ethik“ durchaus nicht überall als Teildisziplin der Philosophie gesehen, 
sondern wird, z. B. in Bayern, handlungsorientiert in Anlehnung auch an Sozio-
logie und Psychologie, unter der Maßgabe einer „Wertevermittlung“ unterrich-
tet. In Niedersachsen hat man sich lange im Unterricht „Werte und Normen“ am 
Konzept der „Werteklärung“ orientiert, wobei im einen Fall die Werte als objek-
tiv1, im anderen Fall als bloß subjektiv gegeben gelten. Die sich anschließen-

                                                                    
1 Otfried Höffe, Ethik und Politik. Grundmodelle und –probleme der praktischen Philosophie, 
Suhrkamp Frankfurt 1979, S. 453 zitiert aus Artikel 137 Abs. 2 der Verfassung des Freistaates 
Bayern. „Für Schüler, die nicht am Religionsunterricht teilnehmen, ist ein Unterricht über die 
allgemein anerkannten Grundsätze des natürlichen Sittengesetzes einzurichten.“ Er kritisiert zu 
Recht, dass  man, wie auch in Rheinland-Pfalz, „wie selbstverständlich von einem Konsens im 
Bereich des Sittlichen ausgehe, eine Annahme, die durch die seitherige soziokulturelle Entwick-



 

 

72 

den Unterrichtskonzepte müssen natürlich unterschiedlich sein, doch hat es 
durch unsere Arbeit an Philosophie- und Ethikschulbüchern doch eine Annähe-
rung der methodischen Konzepte und auch Inhalte gegeben. Einen Überblick 
über den bunten bundesdeutschen „Flickenteppich“ und die jeweiligen Richtli-
nien der Bundesländer gibt Marco Schepers2. Wir konzentrieren uns ange-
sichts der Überfülle von Konzepten und Ideen, die sich natürlich auch befruch-
tet haben, daher auf das bevölkerungsreichste Bundesland Nordrhein-
Westfalen (NRW). 
Es ist dasjenige Bundesland, das als letztes für die Sekundarstufe I aller Schul-
formen (5.-10. Schuljahr) einen sogenannten werteerziehenden „Ersatz-“ oder 
„Alternativunterricht“ für ReligionsabwählerInnen und konfessionslose Schüle-
rInnen eingeführt hat, mit einem vierjährigen Schulversuch (nach einem Land-
tagsbeschluss) mit anschließender Evaluation, nach der endgültig entschieden 
wurde, das Fach „Praktische Philosophie“ als reguläres Unterrichtsfach in allen 
Schulformen der Sekundarstufe I einzuführen. Mit der Bezeichnung „Praktische 
Philosophie“ wollten wir – wie man vielleicht vermuten könnte, es gibt ja eine 
Salzburger Zeitschrift gleichen Namens - aber keine Engführung auf Ethik, 
sondern eine aus Praxiszusammenhängen aufsteigende, an praktischen Prob-
lemen orientierte methodisch angeleitete Reflexion, die nicht theoretisch bleibt, 
sondern wieder in der Lebenspraxis ihren Ort finden soll.3 Dabei haben wir 7 
Fragekreise verpflichtend gemacht, die alle 2 Jahre nach Art eines Spiralcurri-
culums auf je höheren Niveaus durchlaufen werden sollen: Die Frage nach den 
Ich, die Frage nach den Anderen, die Frage nach dem guten Handeln, die Fra-
ge nach Recht, Staat und Wirtschaft, die Frage nach Natur und Technik, die 
Frage nach Wahrheit, Wirklichkeit und Medien, die Frage nach Ursprung, Zu-
kunft und Sinn. Besonders bei den letzten Fragekreisen bieten sich fächer-
übergreifende Projekte an, z. B. zur Wirtschaftsethik, zur Biologie, Soziologie, 
Informatik, Geschichte und Religion.4 Bewusst haben wir nicht, wie in den un-
abhängig davon wählbaren Oberstufenkursen, die Kursbezeichnungen Anthro-
pologie, Ethik, Staats- und Rechtsphilosophie, Erkenntnistheorie und Religi-

                                                                                                                                                    
lung problematisch geworden ist.“ Das gilt gerade für auch NRW mit seiner vielfach multikultu-
rellen Schülerschaft und heute noch in viel stärkerem Maße.  
2 Marco Schepers, Die besondere Stellung des Faches Philosophie und seiner verwandten Fä-
cher an deutschen Schulen, in: Forum Philosophie Internationale 71 („Natur“), LIT Zürich 2022, 
S. 23-2 Otfried Höffe, Ethik und Politik. Grundmodelle und –probleme der praktischen Philoso-
phie, S. 32 
3 Die Autorin war damals Mitglied der Arbeitsgruppe im Landesinstitut für Schule und Weiterbil-
dung Soest, die sowohl die Inhalte als auch die Lehrerfortbildungsmaßnahmen für den landes-
weiten Schulversuch entwickelt hat. Denn es gab ja keine PhilosophielehrerInnen für die Sek I. 
Nachqualifizierung von bereits im Beruf befindlichen LehrerInnen anderer Fächer musste also 
nicht nur methodisch auf die jüngere Schülerschaft Bezug nehmen, sondern auch philosophi-
sches Grundwissen vermitteln.   Vgl LSW Soest (Hg.), Praktische Philosophie. Aspekte ihrer 
Didaktik und Methodik, Soest 1997 
4 Vgl Gabriele Münnix, Praktische Philosophie, in: Norbert Münnix / Dirk Warthmann (Hg.) Fä-
cher und fächerübergreifender Unterricht des Gymnasiums in der Sekundarstufe I, Bd 3: Kul-
turwissenschaften, Dieck Heinsberg 2000, S.183-211  



 

 

73 

onsphilosophie für Halbjahreskurse übernommen (Grundkurse 3 Stunden, Leis-
tungskurse 6 Stunden pro Woche), sondern inhaltlich einfachere und anschau-
lichere Begriffe gewählt und durch moderne Entwicklungen aktualisiert. Ausge-
hend vom Ich soll die individuelle und dann die gesellschaftliche Perspektive 
reflektiert werden, um dann eine ideengeschichtliche Perspektive für die Refle-
xion fruchtbar zu machen. Dabei geht  es also nebenher auch um philosophi-
sches Wissen, aber im Vergleich zum Oberstufenunterricht altersentsprechend 
methodisch reduziert und so zubereitet, dass das je eigene Nachdenken im 
Diskurs mit anderen problemorientiert angeregt wird. Hier ist Martens‘ „dialo-
gisch-pragmatische Philosophiedidaktik“ prägend gewesen, und wir haben uns 
genötigt gesehen, zusätzlich zu den üblichen Textmedien der Oberstufe alters-
entsprechend weitere Methoden neben den üblichen Arbeits- und Sozialformen 
zu entwickeln. Methodenvielfalt und Abwechslung erleichtert die Konzentration 
gerade bei jüngeren SchülerInnen und kann zur Motivation beitragen. Hilfreich 
war da die Idee von Martens, fünf typisch philosophische Zugangsweisen im 
Unterricht fruchtbar werden zu lassen5: 1. Phänomenologie (fachphilosophisch 
z.B. inspiriert von Husserl, Heidegger und Merleau-Ponty), 2. Hermeneutik (z.B. 
Dilthey, Gadamer und Taylor) 3. Analytik (Wittgenstein, aber auch Putnam) 4. 
Dialektik (nicht nur an Hegel und Marx orientiert)  und 5. Spekulative Philoso-
phie. Dass damit anders als in der Oberstufe keine Einführung in die klassi-
schen Autoren verbunden sein kann, versteht sich von selbst. Ich will im Fol-
genden am Beispiel einer Unterrichtsreihe zum Naturbegriff zeigen, wie man 
diese methodischen Anregungen altersentsprechend umsetzen kann, wobei 
immer der Ausgang aus der Erfahrungswelt der Schülerinnen und Schüler im-
pliziert ist. Wie sich im Folgenden zeigen wird, sind diese unterschiedlichen 
Zugangsweisen nicht nur innerphilosophisch von Belang, sondern erlauben es 
auch, Kompetenzen zu erwerben, die für unser  Thema einer Mitwelterziehung 
von Bedeutung sind.    

1. 
Schon in der Grundschule kann man mit Kindern über ihre Naturerfahrungen 
nachdenken.6  Hier wurde aber ein realer haptischer Einstieg verwendet, der zu 
eigenen Erfahrungen und Berichten anregt. Ein Arrangement von Naturding-
Imitaten lässt sich ohne große Kommentierung im Raum platzieren: Kunstobst, 
Seidenpflanzen, sogar ein sehr echter, aber doch künstlicher Schmetterling re-
gen an, zu be-greifen, um so zu erkennen.  

                                                                    
5 Ekkehard Martens,  Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Philosophieren als ele-
mentare Kulturtechnik, Hannover 2003 
6 Aus meinen Kinderphilosophiekursen hat sich ein Einstieg mit selbsterdachten philosophi-
schen Fabeln entwickelt. (Gabriele Münnix, Anderwelten. Eine fabelhafte Einführung ins Philo-
sophieren, dtv München 2009. Dier Fabel „Die Natur der Natur“ hat allerdings den Hegelschen 
Freiheitsbegriff im Hintergrund.)  



 

 

74 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Was ist eigentlich natürlich? Birnbacher hatte hier zwischen den Kategorien 
„Gemacht“ und „Geworden“ unterschieden7, doch können sich die Unterschie-
de auch verwischen: Ist die grüne Wiese geworden oder gemacht? (z.B. durch 
Kunstdünger oder durch gentechnologisch schädlingsresistenter gemachte  – 
oder gewordene? - Pflanzen?)   

Nachdem die bewusst inszenierte Täuschung als solche erkannt ist, lässt 
die Wahrnehmung der Kunstobjekte  Beschreibungen der gemachten Wahr-
nehmungserfahrungen zu, die man durch ähnliche Erfahrungen ergänzen las-
sen kann. (Unabhängig von didaktischen Überlegungen hatte Meyer-Abich be-
reits 1990 im Hinblick auf Naturerfahrungen eine „Wiederbelebung der Sinne“ 
gefordert, um Entfremdungstendenzen in einer mehr und mehr künstlichen Le-
benswelt entgegenzuwirken8. Und Henryk Skolimowski hatte schon 1981 (!) 
angemerkt, dass trotz des großen Strebens nach immer mehr Wissen „die Ent-
fremdung des Menschen gegenüber seiner Umwelt und seinen Mitmenschen 
noch nie so groß war wie heute“, da es als wertfreies Wissen für das ökonomi-
sche System und die technologische Gesellschaft von großer Bedeutung sei.9) 
Mit sinnenhaften und daher sinnhaften Naturerfahrungen muss man also die-
sem Trend entgegenwirken. (Gerade für Stadtkinder ist die Herkunft von Milch 
und Eiern nicht immer klar, und Wasser kommt aus dem Wasserhahn und ist 
immer verfügbar.) Bewertungen sollen auf dieser Ebene möglichst noch nicht 
angeregt werden, bleiben aber nicht aus. Schließlich ist der „inhärente“ bzw. 

                                                                    
7 Dieter Birnbacher, Natürlichkeit. Berlin New York 2006, S. 28  
8 Klaus-Michael Meyer-Abich, Aufstand für die Natur. Von der Umwelt zur Mitwelt, München 
1990, S. 12-24  
9 Henryk Skolimowski, Eco-Philosophy, London 1981, dt: Ökophilosophie, Karlsruhe 1989 

 



 

 

75 

nicht instrumentelle Wert der Natur abhängig von den Besonderheiten der 
menschlichen Naturwahrnehmung.“10 Aber die Frage, wodurch sich Kunstnatur 
von echter Natur unterscheidet11  kann dann natürlich nur als Basis für weitere 
begriffliche Klärung dienen. Auf höherer Ebene, etwa ab Klasse 8, kann man 
dann über einen bilddidaktischen Einstieg12 nachdenken, (z. B. mit Fernand 
Légers „Les Constructeurs“). Das Bild zeigt Bauarbeiter auf einem sehr unsi-
cher wirkenden Gerüst, dessen Ursprung und Fortgang man nicht sieht, die 
aber auf einen toten Ast mit Füßen treten.  Vernutzung und Entbergung von 
Natur, Technik als Ge-stell (aber in einem anderen als dem üblichen Sinn), die 
existentielle Situation  des Menschen in diesem Zusammenhang: das kann an-
regen, sich mit einigen Sätzen Heideggers Technikphilosophieaufsatz13 zu be-
schäftigen, in dem er feststellt, dass die Menschheit in äußerster Gefahr ist 
(schon damals!), und es dringend eine Umkehr und Rückbesinnung auf eigent-
liche Lebensqualität braucht.  
 
2. 
Damit ist man aber bereits im Bereich der Hermeneutik gelandet, wo es aber 
nicht nur um das Verstehen von Texten geht, wie sich z. B. auf tieferer Klas-
senstufe ein kurzer sprachlich einfacher Aufsatz „Wozu brauchen wir Plastik-
bäume?“14 an die Frage des Sinns von Kunstnatur anschließt. Auch geeignet 
ist auf dieser Einstiegsebene für Fünftklässler Andersons Märchen vom 
Schweinehirt, in dem die Prinzessin Kunstnatur (z. B. einen automatischen Vo-
gel mit Kunstgesang) oder eine künstliche Rose als kunstvoll verfertigtes Men-
schenwerk höher schätzt als die natürlichen Originale. (Man erinnere sich: Das 
Märchen schließt mit dem Lied „Ach Du lieber Augustin, alles ist hin“15).  

Auch um das Verstehen von Zusammenhängen geht es: Warum sind echte 
Bäume überhaupt wichtig? Was können sie, was Plastikbäume nicht können? 
Und welche Rolle spielen sie für das Klima?  

Es geht aber auf der Stufe der Hermeneutik darüber hinaus auch um das 
gegenseitige Verstehen von Äußerungen mit verschiedenem Lebenshinter-
grund (gerade in einer multikulturellen Schülerschaft ist das zu üben). 

                                                                    
10 Dieter Birnbacher, a.a.O., S. 94, unter Berufung auf William K. Frankena, Analytische Ethik, 
München 1979. S. 13 
11 O-Ton SchülerInnen:„Echte Natur ist, wenn es kratzt, beißt oder sticht“,  „wenn man reinbei-
ßen kann“, „wenn Blumen auch wachsen und duften“. 
12 Daher war für mich – es handelt sich ja immer um ein durchdachtes Ausdrucksgeschehen - 
die Entwicklung einer philosophischen Bilddidaktik wichtig, z. B. Gabriele Münnix, Warum und 
wie mit Bildern philosophieren? Versuch einer didaktischen Begründung, ursprünglich in Ethik 
und Unterricht  3/98, S. 28-36, heute aktualisiert und ergänzt  in: Martina und Jörg Peters (Hg.), 
Philosophieren mit Bildern und Fotos, Meiner Hamburg 2023, S. 69-97; dort auch mein Beitrag: 
Bildverstehen, S. 37-53 
13 Martin Heidegger, Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1976, S. 9f. 
14 Laurence Tribe, Was spricht gegen  Plastikbäume? In: Dieter Birnbacher (Hg.) Ökologie und 
Ethik, Reclam 1980, S. 20ff., auch in Gabriele Münnix, Philosophie für Einsteiger Band 1: Wirk-
lich? Klett Leipzig 2004, S. 113 f.   
15 Vgl. Gabriele Münnix, Philosophie für Einsteiger, Bd 1, Wirklich?, Klett Leipzig 1996, S. 121ff.  



 

 

76 

Gadamers „Verschmelzung der Horizonte“ kann hier als Fernziel dienen. Daher 
habe ich eine Didaktik des Perspektivwechsels 16 entwickelt , mit drei Arten von 
aufeinander aufbauenden Perspektivwechseln, die auch auf höheren Verste-
hensversuchen für anspruchsvollere philosophische Diskurse greift, was natür-
lich angelehnt an Kants 2. Forderung für alles Philosophieren ist, sich jederzeit 
in einen jeden anderen hineinzudenken17, nur dass wir nun nicht einseitig ratio-
nal das Hineindenken, sondern auch das Hineinfühlen anzielen, also Em-
pathiefähigkeit entwickeln wollen, was wir ausdrücklich im Curriculum PP als 
„zweite Säule“ bzw. Ziel  neben der Entwicklung des kritischen Denkens veran-
kert haben.  

3. 
Analytisches Denken wollen wir natürlich entwickeln helfen, indem wir z.B. Be-
griffe klären sowie Urteile und Argumentationen prüfen. Hier bietet sich etwa 
die neosokratische Methode an, die auch zu bestimmten Arbeitsfragen mit Bei-
spielen aus der je eigenen Erfahrung arbeitet, die die Teilnehmer einbringen 
sollen. Die Sorgfalt und begriffliche Präzision, mit der hier eine Gruppe  lange – 
manchmal länger als einen Tag lang – arbeitet18, überfordert aber jüngere 
SchülerInnen. Man könnte mit Gernot Böhmes Zugang arbeiten, der behauptet, 
dass wir den Naturbegriff traditionell meist durch Gegensatzpaare definieren, 
die aber allesamt nicht mehr tragen19:  Natur im Unterschied zur Kunst (was ist 
natürlich, was künstlich? Beispiel Gartenbaukunst) / Natur  im Unterschied zur 
Kultur (Was heißt überhaupt “kultiviert“? Ist das Natürliche minderwertig? Bei-
spiel kultivierte Züchtungen bzw. Veredelungen  von Pflanzen und Tieren) / Na-
tur im Unterschied zu Technik  (Künstliche Prothesen als Ersatz für menschli-
che Gelenke, Zahntechnik etc). Was also ist überhaupt Natur, wenn die Ab-
grenzungen dermaßen verschwimmen? Was ist sauberes Wasser, was gesun-
de Nahrung, was saubere Luft? Auf dieser Stufe hat die Analyse über das Ni-
veau „Natur – oder natürlich - ist, wenn man …“ hinauszugehen. Nebenbei 
kann man etwas zur Definitionslehre erklären, ohne dass der Name Aristoteles 
fallen muss. Beispiele sind jedoch hilfreich, z. B. das des Aristoteles, dass das 
Einpflanzen einer Frucht durchaus wieder eine Frucht hervorbringen kann, das 
                                                                    
16 Gabriele Münnix, Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie. Multiperspektivität und 
praktisches Philosophieren, in: Johannes Rohbeck (Hg.), Experimentelle Philosophie und Phi-
losophiedidaktik, Jahrbuch für Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden 2014, S. 156-198. 
17 Kant , Immanuel, Logik A 84, aber auch Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, BA 167 (als 
Zielperspektive der drei Forderungen für alles Philosophieren: mit sich selbst einstimmig den-
ken!) (A 28: „Der also philosophieren lernen will, darf alle Systeme der Philosophie nur als Ge-
schichte des Gebrauchs dfer Vernunft ansehen, und als Objekte der Übung seines philosophi-
schen Talents.“ Man  „muss also als Selbstdenker einen freíen und selbsteigenen und nicht 
sklavisch nachahmenden Gebrauch von seiner Vernunft machen.“)  In vielen Bundesländern 
bezieht sich die Philosophiedidaktik auf eben dieses Ziel bzw. auf die Entwicklung dieser Kom-
petenz.  
18 Gisela Raupach-Strey, Sokratische Didaktik, LIT Münster 2012   
19 Gernot Böhme, Natürlich Natur! Über Natur im Zeitalter ihrer technischen Reproduzierbarkeit, 
(eine Anspielung auf Walter Benjamins Kunstaufsatz),  edition suhrkamp Frankfurt , bereits 
1992! 



 

 

77 

Einpflanzen eines Bettes aber nie ein weiteres Bett hervorbringt. (Solche Bei-
spiele üben den Wechsel von Konkretion und allgemeinen Aussagen und sol-
len dazu anleiten, abstrakte Formulierungen mithilfe von Beispielen zu veran-
schaulichen.) Es muss also nun um das Lebendige in der Natur gehen und um 
das Aufeinanderverwiesensein von Organismen, die nicht für sich alleine exis-
tieren. Hier könnte bereits der Begriff „Mitwelt“20 eingeführt werden, der heute – 
seit der Diskussion über den Anthropozentrismus in der utilitaristischen Ethik21 
–  gerne statt des Umweltbegriffs verwendet wird. Es ist eben nicht alles um 
den Menschen herum geordnet und zu seiner Verfügung, wir sind als organi-
sche Wesen ein Teil dieser Natur und nicht ihr opponiert, wie der neuzeitliche 
Dualismus von Subjekt und Objekt einst suggerierte. 

4. 
Damit ist bereits ein Übergang zur dialektischen Diskussion gegeben. Damit 
das Diskutieren konträrer oder gegensätzlicher Positionen eine Struktur be-
kommt, empfehle ich – auch übrigens für Universitätsseminare, wie eine meine 
früheren Universitäten in einem Handbuch für Dozenten es ebenfalls tut22 – 
Fishbowl-Diskussionen, die auch die Gelegenheit zum Perspektivwechsel ge-
ben. 
 

 

 

 

 

 

 

 

Damit es nicht bei einem einfachen und unbefriedigenden Hin- und Hergerede 
bleibt, ist eine Vorbereitung der Diskussion von zwei gegensätzlichen Positio-
nen unerlässlich. Hier geht es nun in die Ethik, denn die Leitfrage lautet, wie 
wohl das Verhältnis von Mensch und Natur zu sehen ist, und wie wir angesichts 
                                                                    
20 Klaus-Michael Meyer-Abich, Aufstand für die Natur. Von der Umwelt zur Mitwelt, München 
Wien 1990, S. 43-55  verweist darauf, dass schon der von Spinoza inspirierte Goethe diesen 
Begriff der Mitwelt verwendet. 
21 S. Dieter Birnbacher, a.a.O., S. 93f 
22  Heinrich-Heine- Universität (HHU) (Hg.), Methodensammlung für Dozierende der HHU, S. 
16. Siehe 
https://www.hhu.de/fileadmin/redaktion/Lehre/Hochschuldidaktik/Downloads/Methodenbuch_St
and151216.pdf  

 

https://www.hhu.de/fileadmin/redaktion/Lehre/Hochschuldidaktik/Downloads/Methodenbuch_Stand151216.pdf
https://www.hhu.de/fileadmin/redaktion/Lehre/Hochschuldidaktik/Downloads/Methodenbuch_Stand151216.pdf


 

 

78 

dieses Verhältnisses handeln sollten. Bei Descartes finden wir die Unterschei-
dung von res extensa und res cogitans, von ausgedehnter und denkender Sub-
stanz. Später wurden andere Dualismen drübergelegt: der von Geist und Natur, 
von Subjekt und Objekt (erst bei Kant), ja sogar der von Mann und Frau (mater- 
materia). Doch die sogenannte „Cartesische Spaltung“ zwichen Natur und 
Geist, verbunden mit einem Technikgebot, nach dem der Mensch die Natur mit 
technischen Erfindungen beherrschbar machen müsse („Maître et possesseur 
de la nature“23 solle er werden) ist schief. Natur ist auch im Menschen, er ist ihr 
keineswegs opponiert, und sowohl in der Natur wie im Menschen, auch im 
menschlichen Geist gibt es jede Menge Energie. Descartes hatte schon zu 
Lebzeiten einen Gegenspieler, der sich aber nicht durchsetzen konnte, denn zu 
prägend war Descartes (zu Recht)  im heranbrechenden Zeitalter des Rationa-
lismus und der folgenden Aufklärung. Spinoza hatte in seiner Kosmologie nur 
eine Substanz24, denn er sah den göttlichen Geist in der Natur am Werk, nach 
Art einer creatio continua („deus sive natura“), wofür er aus der Jüdischen Ge-
meinde in Amsterdam ausgestoßen wurde. Das mag wohl eher Oberstufen-
thema sein, doch die Kontroverse setzte sich fort: Schelling war in seiner Natur-
romantik stark von Spinoza beeinflusst, und Fichte ging auf die Cartesische 
Position zurück. Hier zwei Zitate, die auch zur Vorbereitung einer Fishbowl-
Diskussion geeignet sind, und ohne großes Vorwissen verstanden werden 
können (evtl. kann man die Aussagen altersentsprechend etwas reduzieren, 
nachdem man sie hat paraphrasieren lassen):  

„All jene Ausbrüche der rohen Gewalt, vor welchen die menschliche Macht in 
Nichts verschwindet, jene verwüstenden Orkane, jene Erdbeben, jene Vulkane, 
können nichts anderes sein, als das letzte Sträuben der wildem Masse gegen 
den gesetzmäßig fortschreitenden, belebenden und zweckmäßigen Gang, zu 
welchem sie ihrem eigenen Triebe zuwider gezwungen wird […] Die Natur muss 
allmählich in die Lage eintreten, dass sich auf ihren gleichmäßigen Schritt sicher 
rechnen und zählen lasse und dass ihre Kraft unverrückt ein bestimmtes Ver-
hältnis mit der Macht halte, die bestimmt ist, sie zu beherrschen: mit der 
menschlichen. […] Das vernünftige Wesen ist nicht zum Lastträger bestimmt.“25 
„Es ist das absolute Bedürfnis einer endlichen Welt, das ihn (Fichte, d.A.)noch 
immer befähigt, die Nothwendigkeit, in der er auch jetzt noch ist, ein Objekt zu 
haben, nicht eins mit dem Ganzen, sondern für sich zu sein. Wir müssen es für 
eitel Schein erklären, wenn er die Lebendigkeit des Seins begriffen haben will: 
eitel Rede, wenn er die Natur zu vernichten sich anstellt. Er will sie nur nicht als 
lebendig haben, aber als tot will er sie allerdings haben, als etwas darauf er 
einwirken, das er mit Füßen treten kann. […] Der lebendigen Kraft der Natur hat 
noch kein Mensch Zaum und Gebiss angelegt, und wenn Fichte an einer ande-
ren Stelle sagt, die Natur solle durch das vernünftige Leben selber belebt wer-

                                                                    
23 René Descartes, Discours de la méthode pour bien conduire sa raison, Dt. Von der Methode 
des richtigen Vernunftgebrauchs, in: Descartes, Philosophische Schriften,Hamburg 1996, I, 6 
24 Baruch de Spinoza, Renati des Cartes principiorum philosophiae I und II, Amsterdam 1670 
25 Fichte , Johann Gottlieb, Die Bestimmung des Menschen, in: Fichte, Werke Bd 2, de Gruyter 
Berlin 1971, S. 267f.  



 

 

79 

den, so ist auch davon das genaue Gegenteil der Fall, denn soweit nur immer 
die Natur menschlichen Zwecken dient, wird sie getötet. Wir müssen es sagen: 
Der Grund der geistigen Gemeinheit aller Art ist der Mangel jener Anschauung, 
dadurch uns die Natur als selbstlebendig erscheint …“ 26 

Die beiden trafen sich in Jena (Schelling folgte Fichte auf dessen Lehrstuhl) 
zusammen mit den Humboldts, Schlegels und gelegentlich Schiller und Goethe 
im „Tabakskollegium“27, und natürlich kann man auch etwas Philosophiege-
schichte erzählen und eine Diskussion nachspielen lassen (im Sinne von 
Geferts Theatralischem Philosophieren). Doch die Konzentration auf das Ar-
gument lässt mich eine Fishbowl-Diskussion bevorzugen, mit der zudem auch 
noch Perspektivenwechsel geübt werden kann. Je ein(e) Schüler(In) muss die 
Position von Fichte bzw. Schelling argumentativ vertreten. Die beiden sitzen 
sich im Stuhlkreis („Fishbowl“) gegenüber, neben sich je einen freien Stuhl. Die 
anderen sitzen im umgebenden Kreis, und wenn jemand die Position von S un-
terstützen möchte, setzt er/sie sich auf dem freien Stuhl daneben, um ihn da-
nach für andere Argumentierende wieder frei zu machen. Ebenso mit der ge-
genteiligen Position. Die Neurodidaktik sagt uns, dass wir das besser behalten 
(zu 90% im Durchschnitt), was wir selber ausführen, und das spricht für einen 
handlungsorientierten Unterricht auch in der Philosophie, der so viel lebendiger 
wird. Man kann das Ganze, um noch einen Spannungsaspekt hineinzubringen, 
nach dem Vorbild der Pro und Contra- Sendungen auch noch mit einer Ab-
stimmung kombinieren, vor der Diskussion und nachher, und diejenigen, die ih-
re Meinung geändert haben, um Begründungen bitten. Denn diese Erfahrung 
sollte gemacht werden dürfen: dass Argumente umso besser wirken, je besser 
sie begründet sind. Textfrei könnte man ebenso den Eigenwert oder bloßen in-
strumentellen Wert der Natur diskutieren (auch das Überleben ist ein menschli-
cher Zweck, der der Natur herzlich egal ist), wobei es Sinn macht, Argumente 
vorher (etwa in Gruppen) zu sammeln. 

Solche Schulung des Argumentierens lässt SchülerInnen die Erfahrung ma-
chen, dass das Argument, und nicht die argumentierende Person zählt28 und 
dass die Suche nach guten Gründen etwas für sich haben kann, was z.B. auch 
in einer Diskussion über Tierrechte und eine entsprechende Gesetzgebung 
münden kann. Haben Tiere einen inhärenten Wert oder nur instrumentellen 
Wert für uns? Haben sie gar eine „Würde“?29   

5.  
Abschließend geht es ums Spekulieren, natürlich nicht in dem Sinne wie Kant 
und Hegel das spekulative Element des Philosophierens als Transzendental-
                                                                    
26 Schelling, Friedrich Wilhelm, Schriften von 1806-1813, WBG Darmstadt 1968, S.17f. 
27 Vgl. Peter Neumann, Jena 1800. Die Republik der freien Geister, Siedler München  2018  
28 S. Karl R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, 2 Bde, Tübingen 2003; s. auch 
Anton Polzhofer, Die Stellung der Argumentationstheorie im Philosophieunterricht an Schulen, 
Graz 2011 
29 Vgl. Peter Singer, Animal Liberation, New York 1975 (!) sowie allgemeiner Herwig 
Grimm/Markus Wild, Tierethik, Hamburg 2016 



 

 

80 

philosophie verstehen. Hier bietet sich die Methode des Gedankenexperiments 
an, in der Philosophie seit der Antike bekannt, aber durch die analytische Phi-
losophie zu neuen Ehren gekommen, denn der heuristische Wert macht die 
methodische Verwendung von Gedankenexperimenten für die Analyse von 
Sachverhalten interessant und fruchtbar30. Hier bieten sich literarische Vorla-
gen in utopischen Romanen an, die dann weiterzuspinnen  wären. Hier bietet 
sich z. B. Edward M. Fosters im Netz verfügbare Kurzgeschichte „The Machine 
Stops“ an: Die Erdoberfläche ist unbewohnbar geworden, und die Menschen 
wohnen isoliert in Kammern unter der Erde, versorgt durch Röhren, die ihnen 
Nahrung und andere Güter ihres Bedarfs zukommen lassen. Die dahinter ste-
hende allmächtige Maschine, durch ein Handbuch mit Verhaltensanleitungen in 
jeder Kammer präsent, wird verehrt, Regelverletzungen werden mit Obdachlo-
sigkeit bestraft, die, so meint man, den sicheren Tod bedeutet. Ein junger 
Mann, der sich sein Raumgefühl wieder erobern möchte und einen Ausbruchs-
versuch auf die Erdoberfläche wagt, berichtet seiner auf der anderen Erdseite 
bekammerten Mutter – digitale Medien werden auch zu Bildungszwecken ein-
gesetzt - von seinen Erfahrungen auf der Erdoberfläche, die er regelwidrig er-
reicht hat. Bewusst sind hier Freistellen zu lassen, um die Fantasie fürs Weiter-
spinnen anzuregen. Das kann man in Gruppen anregen, aber auch als Einzel-
essay, und hinterher unterschiedliche Versionen bewerten lassen. Was würden 
wir uns wünschen, was nicht? Und weshalb? Wie ist das Ende zu bewerten?   

Dagegen beschreibt Ernest Callenbachs „Ökotopia“ als Positivutopie die 
Abspaltung dreier amerikanischer Staaten mit besonders umweltfreundlichen 
Maßgaben, und zeigt unter Rekurs auf damals bereits publizierte Erfindungs-
ideen (1974, das Buch spielt 1999, also von damals aus 25 Jahre in der Zu-
kunft) alternative Lebensweisen auf, so waren z.B. schon damals Videokonfe-
renzen gedacht, um unnötige Reisetätigkeiten abzuschaffen. Umweltschonen-
des Energiemanagement, nachhaltiges Bauen und reparaturfreundliche Tech-
nik z.B. treten hinzu und zeigen in Abgrenzung vom „American Way of Life“ at-
traktive Möglichkeiten alternativer Lebensgestaltung. Das Buch hatte großen 
Einfluss auf die Entwicklung der grünen Bewegung und zeigt wie „Spinnereien“ 
auf die Realität einwirken können. Solches „Spekulieren“ kann kreativ sein und 
anregend wirken.   

„What If?“ So hat Peg Tittle ihre frühe Sammlung von philosophischen Ge-
dankenexperimenten benannt31. Ja, was wäre wenn? Wenn wir so die kreative 
Intelligenz u n d das Verantwortungsbewusstsein der Heranwachsenden prä-
                                                                    
30 Gabriele Münnix, Thought Experiments Stimulating Creative and Critical Thinking in Children 
(Vortrag an der Universität Oxford) erschienen in Wendy Turgeon (ed.) , Creativity and The 
Child, Interdisciplinary Oxford Press 2009; Mein Vortrag auf dem Athener Weltkongress für Phi-
losophie „The Power of Thought Experiments“ erschien im Europa Forum Philosophie 64 („Ge-
walt“) , Bautz Nordhausen 2015, S . 144ff.  
31 Peg Tittle, What If? Collected Thought Experiments in Philosophy, New York 1957 (!). Die 
ersten Sammlungen von philosophischen Gedankenexperimenten in deutscher Sprache ver-
danken wir Hans-Ludwig Freese, Gedankenreisen,  Reinbek 1990, sowie  ders., Abenteuer im 
Kopf. Philosophische Gedankenexperimente, Weinheim Berlin 1995  



 

 

81 

gen könnten? Für die Umwelt- und Klimaproblematik  hätte das großen Nutz-
wert: „Die philosophische Diskussion darf sich nicht durch einen routinierten 
Pragmagtismus die Sicht einschränken lassen, indem sie nur gelten lässt, was 
die meisten Menschen für realistisch oder machbar halten, sondern sie soll mit 
Hilfe der theoretischen Fantasie eine Vorstellung davon entwerfen, was getan 
und realisiert werden könnte.“32    
 Die Fächer Philosophie und Praktische Philosophie erlauben auf der Basis von 
Wahrnehmung und Verständnis unserer Lebenswelt mit all ihren Verrücktheiten 
immer neu begriffliche Auseinandersetzungen mit früherem Denken, schon in 
der Sekundarstufe I, um dann damit für die Zukunft weiterzudenken, oder aber 
Alternativen begründet ins Gespräch zu bringen. Und inzwischen hat auch die 
neu entwickelte SI-Didaktik die Oberstufendidaktik angeregt.  

Die Eule der Minerva fliegt nach Hegel immer erst in der Abenddämmerung, 
d. h. Philosophie und im besten Fall Weisheit sind immer erst nachträglich zu 
haben. Doch Philosophie ist nach Gerhard Vollmer auch Denken auf Vorrat, 
und einen solchen Denkvorrat können wir angesichts der bedrohlichen Entwick-
lung unserer Lebenswelt dringend gebrauchen. Mit solcher Reflexion, die man 
aus Motivationsgründen immer auch methodisch attraktiv anlegen muss, kön-
nen wir nicht früh genug beginnen, auch wenn man dann in der Oberstufe an-
spruchsvoller fortfahren kann.      

G. M. 

Schönheit und Erhabenheit der Natur als Resonanzerfahrung.     
Ein Thema im problemorientierten Philosophieunterricht der 
Sekundarstufe II 
Viele Lehrpläne für den Philosophie- oder Ethikunterrichtunterricht enthalten in-
zwischen mehr oder weniger ausformulierte Themen, die das Verhältnis von 
Natur und Ethik betreffen und somit auf Umweltbildung zielen. Manche bleiben 
dabei jedoch sehr vage. Im Kernlehrplan für den Philosophieunterricht in der 
Qualifikationsphase der Sek. II in NRW heißt es beispielsweise: „Schüler und 
Schülerinnen analysieren und rekonstruieren eine Verantwortung in ethischen 
Handlungskontexten begründende Position, u. a. für die Bewahrung der Na-
tur“33. Die Schüler und Schülerinnen sollen also, so kann man dieser etwas 
holprig formulierten Anweisung entnehmen, eine Verantwortung für die Bewah-
                                                                    
32 Herwig Grimm/Markus Wild, Tierethik, a.a.O., S. 13 
Dieter Birnbacher (Hg.) Ökologie und Ethik, Reclam 1980, S. 20ff, auch in Gabriele Münnix, 
Philosophie für Einsteiger Band 1: Wirklich? Klett Leipzig 2004, S. 113 f.   
33 Gabriele Münnix, Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie. Multiperspektivität und 
praktisches Philosophieren, in: Johannes Rohbeck (Hg.), Experimentelle Philosophie und Phi-
losophiedidaktik, Jahrbuch für Didaktik der Philosophie und Ethik 2014, Dresden 2014, S. 186-
198, hier S. 192 und 195 (didaktische Umsetzung von GMX, Zum Ethos der Pluralität. Postmo-
derne und Multiperspektivität als Programm, 3. Aufl Münster 2020, S.183 f. 
33 Kernlehrplan für die Sek II Philosophie NRW 2014. Sachkompetenz im Inhaltsfeld 4 „Werte 
und Normen des Handelns“ Qualifikationsphase 
https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SII/pl/KLP_GOSt_Philosophie.pdf 
S.37 

https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SII/pl/KLP_GOSt_Philosophie.pdf


 

 

82 

rung der Natur ethisch begründen können. Damit verbundene Probleme wer-
den nicht angesprochen. In anderen werden sie wenigstens angedeutet. So 
sollen die Schüler und Schülerinnen der Klassen 9/10 im Ethikunterricht in Ba-
den-Württemberg „Aspekte ethisch-moralischer Verantwortung des Menschen 
für den Schutz der Natur und den nachhaltigen Umgang mit Technik“ erläutern 
und diskutieren (zum Beispiel Ressourcen- und Mediennutzung, Biodiversität)34 
Man kann dem entnehmen, dass es einen Unterschied und möglicherweise 
auch einen Konflikt gibt zwischen dem Schutz der Natur und der Ressour-
cennutzung. Im Oberstufenlehrplan für Rheinland-Pfalz werden darüber hinaus 
zwar nicht im Rahmen der Ethik, sondern der Naturphilosophie Fragen gestellt, 
die den Begriff der Natur direkt betreffen: „Hat die Natur eine Würde? Kann 
man die Natur verstehen?“35 Im Plan für die Grundkurse werden die Fragen in 
erstaunlicher Weise weiter präzisiert und Hinweise zur Beantwortung gegeben, 
die eindeutig aus Kants Kritik der Urteilskraft stammen. So soll die Frage: „Wie 
geht der Mensch mit der Natur um?“ unter Beachtung der inhaltlichen Aspekte 
„das Naturschöne, Erhabene, Numinose, Demut, Ehrfurcht“ u.a. beantwortet 
werden.36 Ich will im Folgenden diese anspruchsvollen Stichworte aufgreifen 
und Überlegungen anstellen, ob, wie und in welchem Zusammenhang die da-
mit verbundenen und ähnliche Vorstellungen im Unterricht als Elemente einer 
Umweltbildung vermittelt werden können.  

Kants Betrachtungen über die Schönheit der Natur nehmen in der Ge-
schichte der Ästhetik keinen selbstverständlichen Platz ein. Diese hatte sich bis 
dahin und nach Hegels Kritik des Naturschönen37 auch weiterhin vor allem um 
die Schönheit der Kunst bemüht, bis Martin Seels umfassende Habilitation von 
1991 die Diskussion um Ästhetik der Natur wieder neu eröffnete. Kant beschäf-
tigt sich deshalb intensiv mit der Schönheit der Natur, weil er in ihr eine Verbin-
dung zur Moral sieht. Zwar lässt sich, so schreibt er, bei jedem, den „die 
Schönheit der Natur unmittelbar interessiert, [...] wenigstens eine Anlage zu gu-
ter moralischer Gesinnung vermuten"38 (234), doch trägt in besonderer Weise 
das Gefühl für das Erhabene in der Natur dazu bei.39 „In der Tat lässt sich ein 
Gefühl für das Erhabene der Natur nicht wohl denken, ohne eine Stimmung des 
Gemüts, die der zum Moralischen ähnlich ist, damit zu verbinden." (194) Die 
Natur ist für Kant erhaben, wenn „deren Anschauung die Idee der Unendlichkeit 
                                                                    
34  http://www.bildungsplaene-bw.de/site/bildungsplan/get/documents/lsbw/export-pdf/depot-
pdf/ALLG/BP2016BW_ALLG_GYM_ETH.pdf  
35  https://gymnasium.bildung-rp.de/fileadmin/user_upload/gymnasium.bildung-
rp.de/downloads/Lehrplan_Philosophie_Internetversion.pdf  
36 https://lehrplaene.bildung-rp.de/ Philosophie: Gymnasiale Oberstufe (Grundfach) S.27 
37 Eine "Metakritik zu Hegels Kritik des Naturschönen" bietet Theoder W. Adorno: Ästhetische 
Theorie. Suhrkamp: Frankfurt 1970. S. 115ff.  
38 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. Werke in zwölf Bänden. Hrs. v. W. Weischedel. Band 
10, Frankfurt am Main 1977. Daraus alle in Klammern angegebenen Seitenzahlen. S. auch 
http://www.zeno.org/Philosophie/M/Kant,+Immanuel/Kritik+der+Urteilskraft  
39 Martin Seel meint, dass man das Erhabene und das Schöne beim Naturschönen nicht tren-
nen kann, sondern sie als als „polare Charaktere der Simultaneität des Naturschönen" ansehen 
muss.  Martin Seel: Eine Ästhetik der Natur. Suhrkamp Verlag: Frankfurt am Main 1991. S. 199 

http://www.bildungsplaene-bw.de/site/bildungsplan/get/documents/lsbw/export-pdf/depot-pdf/ALLG/BP2016BW_ALLG_GYM_ETH.pdf
http://www.bildungsplaene-bw.de/site/bildungsplan/get/documents/lsbw/export-pdf/depot-pdf/ALLG/BP2016BW_ALLG_GYM_ETH.pdf
https://gymnasium.bildung-rp.de/fileadmin/user_upload/gymnasium.bildung-rp.de/downloads/Lehrplan_Philosophie_Internetversion.pdf
https://gymnasium.bildung-rp.de/fileadmin/user_upload/gymnasium.bildung-rp.de/downloads/Lehrplan_Philosophie_Internetversion.pdf
https://lehrplaene.bildung-rp.de/
https://lehrplaene.bildung-rp.de/no-cache.html?tx_pitsdownloadcenter_pitsdownloadcenter%5Bcontroller%5D=Download&tx_pitsdownloadcenter_pitsdownloadcenter%5Baction%5D=forceDownload&tx_pitsdownloadcenter_pitsdownloadcenter%5Bfileid%5D=zGCMk6F3bYp%20
http://www.zeno.org/Philosophie/M/Kant,+Immanuel/Kritik+der+Urteilskraft


 

 

83 

bei sich führt" (178). „Man kann das Erhabene so beschreiben: es ist ein Ge-
genstand (der Natur), dessen Vorstellung das Gemüt bestimmt, sich die Uner-
reichbarkeit der Natur als Darstellung von Ideen zu denken." (193) Da aber die 
Idee der Unendlichkeit jede sinnliche Anschauung und jede Vorstellung über-
schreitet und alles Große in der Natur gegenüber den Ideen der Vernunft klein 
erscheint, werden im Gemüt durch den Anblick des Erhabenen zwei sehr un-
terschiedliche Gefühle ausgelöst: „ein Gefühl der Unlust aus der Unangemes-
senheit der Einbildungskraft in der ästhetischen Größenschätzung zu der 
Schätzung durch die Vernunft" und zugleich ein Gefühl der Lust in dem Be-
wusstsein unserer „übersinnlichen Bestimmung" in der Teilhabe an den Ideen 
der Vernunft (181). Das „Gefühl der Unangemessenheit unseres Vermögens 
zur Erreichung einer Idee, die für uns Gesetz ist" (180), das Kant auch „beim 
Anblick des bestirnten Himmels" überkommt (196), ist ein Gefühl der Achtung. 
Sie entspricht der Achtung „für das moralische Gesetz in mir", die er in der Kri-
tik der praktischen Vernunft als einziges moralisches Gefühl gelten lassen will. 
Diese Achtung ist in der „Religion des guten Lebenswandels" nach Kant mit 
„Demut" und „Ehrfurcht" gegenüber Gott verbunden. Im Gegensatz dazu steht 
die „Superstition", d.h. der Aberglaube. Dort führen die „Furcht und Angst vor 
dem übermächtigen Wesen, dessen Willen der erschreckte Mensch sich ge-
genüber sieht", dazu, dass Menschen durch „Niederwerfen, Anbetung mit nie-
derhängendem Haupte, mit zerknirschten angstvollen Gebärden" usw. die 
Gottheit durch „Einschmeichelung" gnädig stimmen wollen (188).  

Der Begriff des Numinosen, den der Lehrplan in Rheinland-Pfalz noch als 
inhaltlichen Aspekt beachtet haben will, findet sich nicht direkt bei Kant. Die Mi-
schung aus dem „Tremendum et Fascinosum", mit der Rudolf Otto vor hundert 
Jahren in seiner Phänomenologie das Numinose als das entscheidende Merk-
mal des Heiligen beschrieben hat, entspricht aber durchaus der Mischung von 
Unlust und Lust und der Verbindung von „grausen und heiligem Schauer", die 
Kant beim Anblick erhabener Natur empfindet (195). Die durch die Stichworte 
aus der Kritik der Urteilskraft angesprochenen Zusammenhänge gehen sicher-
lich über das Verständnis von Grundkursen nicht nur in Rheinland-Pfalz weit 
hinaus. Wie kann dem Anliegen, das zur Zusammenstellung der inhaltlichen 
Aspekte in dem Lehrplan führte, trotzdem entsprochen werden?  

Das, was Hartmut Rosa in seinem 2019 erschienen Hauptwerk über die 
Soziologie der Weltbeziehungen als Resonanzerfahrung beschrieben hat, ent-
spricht in wesentlichen Punkten dem Gefühl für das Erhabene in der Natur bei 
Kant und kann deshalb helfen, diese Erfahrung in zeitgemäßer Form zu ver-
mitteln. So wie für Kant die Reize der Natur „gleichsam eine Sprache" in sich 
enthalten, „die die Natur zu uns führt und die einen höheren Sinn zu haben 
scheint" (235), fasst Rosa die in der Natur möglichen Resonanzerfahrungen un-
ter der Kapitelüberschrift „Stimme der Natur" zusammen. Ähnlich wie sich bei 
Kant das Gemüt „in der Vorstellung des Erhabenen in der Natur bewegt" und 
erschüttert fühlt (181), machen Menschen nach Rosa „Resonanzerfahrungen 



 

 

84 

[...] dort, wo sie davon überzeugt sind, dass sie von etwas berührt werden, das 
(für sie) schlechthin, das heißt unabhängig von ihren konkreten Wünschen, Be-
dürfnissen und Begehrungen, wichtig ist" und das es ihnen möglich macht, 
„sich selbst zu bestimmen und eine Identität zu entwickeln“.40    

Ähnlich wie Kant das Gefühl des Erhabenen in der Natur von den verschie-
denen Formen der Rührung unterscheidet (199), darf nach Rosa „Resonanz 
[...] nicht verwechselt werden mit dem, was in den „kommerziellen Resonanz-
oasen" als Resonanzillusionen geliefert wird, z.B. im Kino, in den Fernseh-
shows, in der Werbung oder der Aromatherapie. „Dort wird die Berührung oft 
durch Rührung ersetzt."41  Für Rosa gibt es zwar neben der Natur noch viele 
andere Resonanzsphären, die er nach der genauen Erläuterung seines Reso-
nanzbegriffs im zweiten Teil seines Buches sehr anschaulich schildert. Wäh-
rend aber die anderen Resonanzsphären schon eine lange Geschichte haben, 
hat die Natur nach Rosa als Kollektivsingular erst in der Moderne eine beson-
dere Bedeutung erhalten, nachdem diese sich von dem Leben in Naturrhyth-
men entfernt hatte. Natur wird in der Kultur der Moderne als „zentrale Reso-
nanzsphäre des Menschen konzipiert“42. Die Sorge um die Natur als Reso-
nanzsphäre, so behauptet er, ist der eigentliche Kern der neuen Umweltbewe-
gungen: „Nicht dass wir die Natur als Ressource verlieren, sondern dass die 
Natur als Resonanzsphäre verstummen könnte als ein eigenständiges Gegen-
über, das uns antworten kann und damit Orientierung zu stiften vermag, ist der 
Kern der tiefschürfenden Umweltsorge der Gegenwart.“43  

Ziel einer Unterrichtsreihe zur Umweltbildung wäre demnach, den Schülern 
und Schülerinnen nicht nur bewusst zu machen, dass wir mit unserem Umgang 
mit der Natur unsere eigenen Lebensgrundlagen zerstören, sondern ihnen zu 
vermitteln, dass die Schönheit und Erhabenheit der Natur einen Eigenwert im 
Sinne einer Resonanzsphäre für uns haben.  

Im problemorientierten Unterricht besteht die Vermittlung jedoch nicht ein-
fach in der mehr oder weniger vereinfachten Wiedergabe der mehr oder weni-
ger komplizierten Gedanken von Philosophen, sondern die Theorien, Begriffe 
und Stellungnahmen werden als Lösungsversuche für Probleme aufgefasst, die 
Schüler und Schülerinnen auch in ihrem Leben erfahren und nachvollziehen 
können. Das bedeutet für die Planung des Unterrichts, dass man Problemstel-
lungen finden muss, die die Schüler und Schülerinnen so ansprechen, dass sie 
an eigenen und fremden Lösungsversuchen interessiert sind. Durch eine ge-
zielte Hinführung (1) zu der Problemstellung (2) werden sie motiviert, nach ei-
genen Lösungen zu suchen (3), bevor sie Lösungsversuche von Philosophen 
kennenlernen, die sich mit genau dem gleichen Problem beschäftigt haben (4). 
Nachdem sie diese mit den von ihnen erarbeiteten verglichen und die Ergeb-
nisse festgehalten haben (5), können sie diese bei der Übertragung auf ähnli-
                                                                    
40 Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Frankfurt a.M. 2019. S. 456 
41 A.a.O. S. 705. 
42 A.a.O. S. 457 
43 A.a.O. S. 463 



 

 

85 

che Probleme überprüfen und weiterdenken (6).Mit den sechs Klammern ist ein 
Lernprozess angedeutet, der dem sogenannten Bonbonmodell entspricht, das 
inzwischen in der Philosophielehrerausbildung in Nordrhein- Westfalen weit 
verbreitet ist.44  

Wie aus der folgenden Gegenüberstellung deutlich wird, entsprechen die 
Lernphasen den von John Dewey 1910 beschriebenen Stufen des Denkens. 
Außerdem werden im problemorientierten Unterricht nach dem Bonbonmodell 
auch alle wichtigen methodischen Kompetenzen eingeübt. In  den einzelnen 
Phasen kommen schwerpunkthaft alle Methoden zur Anwendung, die von Ek-
kehard Martens in seiner „Methodik des Philosophie- und Ethikunterrichts“ 
(2003) und  die kurze Zeit danach in dem Diskussionspapier der Fachverbände 
zu den Bildungsstandards (2006)45 zusammengestellt wurden. Phänomenolo-
gische Methoden sind nach Martens nicht nur bei der Wahrnehmung hilfreich, 
sondern ausdrücklich auch bei der Problemkonstituierung46 , also im Sinne des 
Bonbonmodells nicht nur bei der Hinführung, sondern auch bei der Problem-
stellung. Bei den selbstgesteuert intuitiven Problemlösungsversuchen der drit-
ten Phase kommen die von Martens beschriebenen spekulativen Methoden 
zum Zuge. Dewey selbst nennt den Prozess, der in dieser dritten Stufe durch 
„Annahme, Vermutung, Erraten, Hypothese“ „das Denken von dem Gegebenen 
zu dem Nicht-Gegebenen“ führt, ausdrücklich „ein Abenteuer“, das „immer spe-
kulativ“ ist.47 Bei den angeleitet- kontrollierten Problemlösungsversuchen der 
vierten Phase geht es im Philosophieunterricht im Wesentlichen um die Arbeit 
mit philosophischen Texten, die Antworten auf die in der Problemstellung ge-
stellten Frage enthalten. Folglich kommen hier primär hermeneutische Metho-
den zum Zuge. In der fünften Phase, der Festigungsphase, sollen die bisheri-
gen Ergebnisse auf den Begriff gebracht werden. Dazu sind die von Martens 
beschriebenen analytischen Methoden hilfreich. In der sechsten Phase, dem 
Transfer, geht es um Auseinandersetzung, Infragestellung und Erprobung der 
gewonnenen Erkenntnisse, also um Anwendung der von Martens beschriebe-
nen dialektischen Methoden. So kommen alle von Martens in seinem Fünffin-
germodell zusammengestellten Methoden des Philosophie- und Ethikunterricht 
zum Zuge. Martens will die Vernetzung der fünf Methoden allerdings „auf keinen 

                                                                    
44 Die hier angedeuteten sechs Lernphasen sind unter Bezug auf die Lerntheorie John Deweys 
ausführlich dargestellt  u.a. in: Rolf Sistermann: Problemorientierung, Lernphasen und Arbeits-
aufgaben, in: Neues Handbuch des Philosophie-Unterrichts, Herausgegeben von Jonas Pfister 
und Peter Zimmermann, UTB Bern: Haupt 2016, 197-217 und Rolf Sistermann / Michael 
Wittschier: Problemorientierter Philosophieunterricht nach dem Bonbonmodell – ein Gespräch 
aus der Praxis der Unterrichtsplanung und Lehrerausbildung. In: ZDPE, 1/2015. S. 60-68. Sie-
he auch  https://de.wikipedia.org/wiki/Lernphasen  
45 Diskussionspapier der Fachverbände Ethik und Philosophie zu Bildungsstandards für die 
Sek. I. In: Ethik und Unterricht. 4/2006. S.44 
46 Ekkehard Martens: Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Hannover: Siebert 2003. 
S. 101 
47 John Dewey: Wie wir denken (Boston 1910).  Mit einem Nachwort neu herausgegeben von 
Rebekka Horlacher  und Jürgen Oelkers. Zürich: Pestalozzianum 20092. S. 57 

https://de.wikipedia.org/wiki/Lernphasen


 

 

86 

 



 

 

87 

Fall als zwingende, lineare Stufenabfolge [...] verstehen“.48 Die Ausrichtung an 
Deweys problemorientierten Stufen des Denkens macht dagegen eine solche, 
wie die folgende Tabelle zeigt, für das Bonbonmodell unabdingbar.  

(1) Hinführung: Mögliche Hinführungen zu Problemen, in denen es um ei-
nen Konflikt zwischen der Natur als Ressource und ihrer Erhaltung als Eigen-
wert geht, finden sich immer wieder in Berichten der Tageszeitungen und 
Nachrichtenmagazine. So berichtet z.B. die „Zeit" über eine 200 Jahre alte Ei-
che in Berlin, die einer Tiefgarage weichen soll. Der Bausenator, der dafür eine 
Genehmigung erteilt hat, sah auf Grund des geltenden Baurechts keine Mög-
lichkeit, diese zu verweigern, da der Eigentümer des Grundstücks alle Auflagen 
einschließlich Ersatzpflanzungen, die die Klimaneutralität garantieren, erfüllt 
hatte. Es stellt sich also die Frage, warum Menschen für den Erhalt der Eiche 
kämpfen, wenn keine Gefährdung der Klimabilanz gegeben ist.49 Noch eklatan-
ter erscheint der Konflikt zwischen dem Schutz der Schönheit der Natur und 
den Anforderungen an eine klimaneutrale Energieversorgung, der bei der No-
vellierung des neuen Waldschutzgesetzes in Thüringen aufgetreten ist. Der 
Entwurf für die Gesetzesänderung zielte darauf, dass in den Waldgebieten 
Thüringens keine neuen Windräder aufgestellt werden dürfen, und wurde u.a. 
ausdrücklich damit begründet, „die Schönheit der Thüringer Wälder“ schützen 
zu wollen. Die Gesetzesänderung musste jedoch nach einer Klage der Wald-
besitzer vor dem Verfassungsgericht zurückgenommen werden, weil sie einen 
Eingriff in die Eigentumsrechte darstellte, der über die Möglichkeiten der Lan-
desgesetzgebung hinausgeht.50 In Köln gab es einen Beschluss der Bezirks-
vertretung, die Strunde, die aus dem Bergischen Land kommt und bei Köln-
Mülheim in einem unterirdischen Kanal in den Rhein fließt, auf den letzten Ki-
lometern wieder offen zu legen und naturnäher zu führen. Dafür konnten 85 
Prozent der Kosten als Bundesmittel beantragt werden. Die Stadtverwaltung 
versäumte jedoch den Antrag zu stellen, weil sie darin „keinen ökologischen 
Nutzen" sah.51 

(2) Problemstellung: Es geht also immer wieder um das Problem, welchen 
Wert wir der Schönheit der Natur im Vergleich zu Nützlichkeitserwägungen zu-
messen, die durch die bisherige Gesetzgebung sanktioniert sind. „Für das Kli-
ma mag es egal sein, wo ein Baum steht und wie alt er ist – Hauptsache, 
Baum. Für die Menschen ist es aber nicht egal. Ob Hitze herrscht oder nicht, 
die meisten berührt der Anblick alter Bäume auf eine Weise, die sie nicht be-
schreiben können." So steht es in dem Bericht über die zweihundertjährige Ei-
che.  

(3) In der intuitiv-selbstgesteuerten Problemlösungsphase können die Schü-
ler und Schülerinnen selbst überlegen, welche Erfahrungen sie mit der Schön-
                                                                    
48  Martens: A. a. O. (s. Anm 14). S. 56 
49 Mark Schieritz: Berliner Eiche: Hier könnte bald Ihr Auto stehen. 
https://www.zeit.de/2022/41/berlin-eiche-200-jahre-bau-luxuswohnungen  
50 https://taz.de/Waldschutzgesetz-in-Thueringen/!5889345/ 
51 Uwe Schäfer: Strunde soll weiter im Verborgenen fließen. Kölner Stadtanzeiger 28.11.2022 

https://www.zeit.de/2022/41/berlin-eiche-200-jahre-bau-luxuswohnungen
https://taz.de/Waldschutzgesetz-in-Thueringen/!5889345/


 

 

88 

heit der Natur gemacht haben, und versuchen, diese zu beschreiben. Anregun-
gen dazu finden sie in den großartigen Naturfilmen der Reihe Terra X, z. B. in 
der Dokumentation „Unsere Wälder"52, in der im ersten der drei Teile, „Die 
Sprache der Bäume“, die auch von dem Erfolgsautor und Förster Peter Wohl-
leben53 geschilderte erstaunliche Kommunikation zwischen den Pflanzen und 
den Tieren in wunderbaren Aufnahmen vorgeführt wird.  Sie können Bilder und 
Videos zusammentragen von Landschaften, die sie besonders beeindruckend 
finden. Sie können eine Powerpoint-Präsentation dieser Bilder vorbereiten, in 
der sie diese zu klassischer Musik, z. B. zu Smetanas "Moldau" oder Dvoráks 
Sinfonie „Aus der neuen Welt" oder zu ausgewählten Naturgedichten54 vorfüh-
ren. Sie können aber auch Dokumentationen und Videos von Zerstörungen der 
Schönheit der Natur erstellen und sich von Musikvideos oder literarischen Dar-
stellungen anregen lassen wie z. B. dem „Earth Song" von Michael Jackson55 
oder wie solchen in Peter Kurzecks Roman „Vorabend" mit ergreifenden Schil-
derungen der Zerstörung der in seiner Jugend noch intakten Natur seiner hes-
sischen Heimat.56 

(4) In der angeleitet-kontrollierten Problemlösungsphase erhalten die Schü-
ler und Schülerinnen dann Textausschnitte von Philosophen, in denen diese in 
Begriffe zu fassen versuchen, was Menschen bei der 200 Jahre alten Eiche 
und ähnlichen Naturschönheiten in einer Weise berührt, „die sie nicht beschrei-
ben können". Dazu eignen sich zwei Textausschnitte aus den Büchern von 
Kant und Rosa. Kants Text aus dem § 28 der Kritik der Urteilskraft57 ist zwar 
sprachlich anspruchsvoll, jedoch durch die eigenen Überlegungen in der 
selbstgeleitet-intuitiven Problemlösungsphase so vorbereitet, dass der Inhalt für 
die Schüler und Schülerinnen verständlich erscheint. Die Textausschnitte von 
Hartmut Rosa58 nehmen direkt auf Kants Erläuterungen des Erhabenen Bezug 
und erleichtern damit das Verständnis, bringen aber auch noch eine Differen-
zierung, die in dem Kant-Text nicht ohne Weiteres erkenntlich ist, nämlich die 

                                                                    
52 https://www.youtube.com/watch?v=wXgvxooJaPE    https://www.zdf.de/dokumentation/terra-
x/unsere-waelder-die-sprache-der-baeume-100.html 
53 Peter Wohlleben: Das geheime Leben der Bäume. Was sie fühlen, wie sie kommunizieren. 
Der Bildband. München 2016 
54 z. B. aus der Sammlung https://www.gedichte-fuer-alle-
faelle.de/jahreszeitengedichte/index.php?fnr=308  oder https://www.gedichte-
oase.de/thema/natur  
55 https://www.youtube.com/watch?v=XAi3VTSdTxU   
56 So z.B. der Veränderung der Umgebung bei Frankfurt in: Peter Kurzeck: Vorabend. 
Stroemfeld: Frankfurt a. M 2011 S. 74f. Kurzecks ausführliche und liebevolle Schilderung, wie 
sich der Ausbau der Schnellstraßen auf das Weltbild der Igel auswirkt, hat Angelika Krebs zu 
einer "Naturethik einmal anders" angeregt: Angelika Krebs: Das Weltbild der Igel. Schwabe: 
Basel 2021 
57 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. Werke in zwölf Bänden. Hrs. v. W. Weischedel. Band 
10, Frankfurt am Main 1977. S. 185f. 
58 Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehungen. Suhrkamp: Frankfurt 
2016. S. 456 und 468 

https://www.youtube.com/watch?v=wXgvxooJaPE
https://www.gedichte-fuer-alle-faelle.de/jahreszeitengedichte/index.php?fnr=308
https://www.gedichte-fuer-alle-faelle.de/jahreszeitengedichte/index.php?fnr=308
https://www.gedichte-oase.de/thema/natur
https://www.gedichte-oase.de/thema/natur
https://www.youtube.com/watch?v=XAi3VTSdTxU


 

 

89 

einer passiven und aktiven Resonanzerfahrung.59 Man kann sie zu der Unter-
scheidung von Ohnmacht und Macht im Gefühl des Erhabenen bei Kant in Be-
ziehung setzen.  

(5) Festigung: Die Ergebnisse der Textbearbeitung können in der Festi-
gungsphase folgendermaßen zusammengefasst werden:  

 

 

(6) Tranfer: In der Transferphase können die Schüler Überlegungen anstel-
len und Beispiele untersuchen, die dem Anspruch einer vernunftgemäßen Akti-
vität aus der Resonanzerfahrung der Schönheit der Natur gerecht werden. Bei 
Aktivitäten im Bereich der Umweltbildung denken Schüler und Schülerinnen zu-
erst an Aktionen und Organisationen, die sich wie Fridays for Future oder Last 
Generation um den Klimaschutz bemühen. Dort geht es jedoch nicht in erster 
Linie um die Schönheit der Natur, sondern um die Erhaltung der Lebensbedin-
gungen und Ressourcen für die künftige Menschheit. So wichtig der Einsatz da-
für ohne Zweifel ist, soll hier die Aufmerksamkeit auf die Bewahrung der Natur 
gelenkt werden, die keinen unmittelbaren Nutzen für das Überleben des Men-
schen bietet, sondern im Sinne Kants „selbstzweckhaft" ist.60 "Nur die Ethik der 
ästhetischen Natur nämlich ist in der Lage, Natur nicht lediglich als Überle-
bensmöglichkeit, sondern als positive Lebensmöglichkeit des Menschen zu be-
schreiben. Schöne Natur ist nicht allein gut als Ressource oder Bedingung, 
sondern als Wirklichkeit guten Lebens. Nur die Ästhetik der Natur kann den vol-
len Sinn eines nichtinstrumentellen Umgangs mit der Natur erläutern und auf 
diesem Weg die Pflicht der Erhaltung einer Natur begründen, die diesen Um-
gang erlaubt."61 Als Beispiele für die Erhaltung der Natur in diesem Sinne eig-
nen sich vor allem die Bemühungen um die Einrichtung von Naturschutzgebie-
ten und Nationalparks. Die wichtigen Ergebnisse der Weltnaturkonferenz in 
Montreal vom Dezember 2022, bei der beschlossen wurde, dass bis zum Jahr 
                                                                    
59 Diese aktive Anverwandlung der Natur vermisst Rosa in den „überaus inspirierenden Überle-
gungen" von Angelika Krebs zur Naturästhetik. ( a.a.O. Anm. 7. S. 471). Umgekehrt spricht die-
se zwar auch von Naturresonanz, betont aber Rosa gegenüber den metaphorischen Charakter 
der Stimme der Natur, „um nicht in schlechte Metaphysik abzugleiten" (Angelika Krebs: Warum 
wir schöne Natur brauchen. In: Information Philosophie. 1/2022. S. 102). Sie übersieht dabei, 
dass Rosa die Stimme der Natur als eine „moderne Erfindung" (a.a.O. Anm. 7. S. 455) be-
zeichnet und sie natürlich auch nicht wörtlich nimmt.   
60 Darin sieht auch Angelika Krebs die Antwort auf ihre Frage, "warum wir schöne Natur brau-
chen". Angelika Krebs: Warum wir schöne Natur brauchen. In: Information Philosophie. 1/2022. 
S. 100 
61 Martin Seel: Eine Ästhetik der Natur. Suhrkamp Verlag: Frankfurt am Main 1991. S. 342 

Resonanzerfahrungen in der Natur nach Immanuel Kant (1791) und 
Hartmut Rosa (2016):  
Menschen, die sich von der Natur berühren lassen und gleichsam auf ihre 
Stimme hören, können deren erhabene Schönheit entweder passiv genießen 
oder  aus diesem Gefühl ihrem Vernunftvermögen entsprechend in sittlicher 
Selbstwirksamkeit aktiv werden.  



 

 

90 

2030 mindestens 30 Prozent der Landschaft und der Meere zu Schutzgebieten 
werden sollen, sollten im Rahmen einer Unterrichtsreihe wie der hier be-
schriebenen im Philosophie- und Ethikunterricht thematisiert werden.62 Natür-
lich hat die Erweiterung der Schutzgebiete nicht nur einen ästhetischen Wert, 
sondern im weiteren Sinne auch einen Nutzen für die Menschheit, wenn man 
sie unter dem Aspekt der Erhaltung der Biodiversität und der klimafreundlichen 
„natürlichen Treibhausgassenken"63 sieht. Aber nach dem § 1 des Bundesna-
turschutzgesetzes z. B. sind Natur und Landschaft ausdrücklich auch deshalb 
zu schützen, damit „die Vielfalt, Eigenart und Schönheit sowie der Erholungs-
wert" auf Dauer gesichert sind.64 Die Schüler können Beispiele von konkreten 
Maßnahmen sammeln und untersuchen, welche Naturschönheiten durch den 
Naturschutz erhalten oder wiederhergestellt werden, z.B. bei den Maßnahmen 
an der unteren Havel, dem größten Renaturierungsprojekt in Deutschland65, 
oder bei der Einrichtung des Vjosa-Nationalparks in Albanien, bei der in einzig-
artiger Weise ein Fluss von der Quelle bis zur Mündung unter Schutz gestellt 
wird66. Zum Transfer der Ergebnisse und Überlegungen der Reihe gehört es 
auch, dass die Schüler und Schülerinnen über ein Engagement in einer Natur-
schutzorganisation nachdenken.67  

Die in dieser Reihe noch nicht angesprochenen inhaltlichen Aspekte aus 
dem Lehrplan für die Grundkurse in Rheinland-Pfalz, die auch aus Kants Kritik 
der Urteilskraft stammen, Demut, Ehrfurcht und das Numinose, können in einer 
anschließenden Unterrichtsreihe thematisiert werden. Dort kann untersucht 
werden, wieweit Kants „Religion des guten Lebenswandels" Rosas phänome-
nologischer Beschreibung der Religion als Resonanzsphäre in seinem Kapitel 
„Die Verheißung der Religion" entspricht. 

 
Arbeitstexte:  
Immanuel Kant: Ohnmacht und Macht angesichts der erhabenen Na-
tur (1790) 
„Kühne überhangende gleichsam drohende Felsen, am Himmel sich auftür-
mende Donnerwolken, mit Blitzen und Krachen einherziehend, Vulkane in ihrer 
ganzen zerstörenden Gewalt, Orkane mit ihrer zurückgelassenen Verwüstung, 
der grenzenlose Ozean, in Empörung gesetzt, ein hoher Wasserfall eines 
mächtigen Flusses u.d.gl. machen unser Vermögen zu widerstehen in Verglei-
chung mit ihrer Macht, zur unbedeutenden Kleinigkeit. Aber ihr Anblick wird nur 
                                                                    
62 https://www.nabu.de/natur-und-landschaft/naturschutz/weltweit/globale-
biodiversitaetspolitik/25413.html  
63 https://www.nabu.de/umwelt-und-ressourcen/klima-und-luft/klimaschutz-deutschland-und-
europa/27465.html 
64 https://www.buzer.de/1_BNatSchG.htm  
65 https://www.nabu.de/natur-und-landschaft/fluesse/untere-
havel/gewaesserrandstreifenprojekt/massnahmen/12249.html  
66 https://www.nationalgeographic.de/umwelt/2022/06/europas-letzter-wilder-fluss-wird-zum-
nationalpark  
67 https://blog.gonature.de/naturschutz/4-naturschutzorganisationen-im-vergleich/  

https://www.nabu.de/natur-und-landschaft/naturschutz/weltweit/globale-biodiversitaetspolitik/25413.html
https://www.nabu.de/natur-und-landschaft/naturschutz/weltweit/globale-biodiversitaetspolitik/25413.html
https://www.buzer.de/1_BNatSchG.htm
https://www.nabu.de/natur-und-landschaft/fluesse/untere-havel/gewaesserrandstreifenprojekt/massnahmen/12249.html
https://www.nabu.de/natur-und-landschaft/fluesse/untere-havel/gewaesserrandstreifenprojekt/massnahmen/12249.html
https://www.nationalgeographic.de/umwelt/2022/06/europas-letzter-wilder-fluss-wird-zum-nationalpark
https://www.nationalgeographic.de/umwelt/2022/06/europas-letzter-wilder-fluss-wird-zum-nationalpark
https://blog.gonature.de/naturschutz/4-naturschutzorganisationen-im-vergleich/


 

 

91 

um desto anziehender, je furchtbarer er ist, wenn wir uns nur in Sicherheit be-
finden; und wir nennen diese Gegenstände gern erhaben, weil sie die Seelen-
stärke über ihr gewöhnliches Mittelmaß erhöhen, und ein Vermögen zu wider-
stehen von ganz anderer Art in uns entdecken lassen, welches uns Mut macht, 
uns mit der scheinbaren Allgewalt der Natur messen zu können. Denn, so wie 
wir zwar an der Unermeßlichkeit der Natur, und der Unzulänglichkeit unseres 
Vermögens [...] unsere eigene Einschränkung, gleichwohl aber doch auch an 
unserm Vernunftvermögen zugleich einen andern nicht-sinnlichen Maßstab, [...]  
gegen den alles in der Natur klein ist, mithin in unserm Gemüte eine Überle-
genheit über die Natur selbst in ihrer Unermeßlichkeit fanden: so gibt auch die 
Unwiderstehlichkeit ihrer Macht uns, als Naturwesen betrachtet, zwar unsere 
physische Ohnmacht zu erkennen, aber entdeckt zugleich ein Vermögen [...]  
und eine Überlegenheit über die Natur, worauf sich eine Selbsterhaltung von 
ganz andrer Art gründet, als diejenige ist, die von der Natur außer uns ange-
fochten und in Gefahr gebracht werden kann, wobei die Menschheit in unserer 
Person unerniedrigt bleibt, obgleich der Mensch jener Gewalt unterliegen müß-
te.“ 

(Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. Werke in zwölf Bänden.                                              
Hrsg. v. W. Weischedel. Bd.10, Frankfurt a. M. 1977. S. 185f) 

1. Stellen Sie fest, welche Gegenstände Kant erhaben nennt. 
2. Beschreiben Sie das Verhältnis von Ohnmacht und Macht im Gefühl des Er-
habenen. 
3. Erläutern Sie, welche Bedeutung das Vernunftvermögen für Kant hat. 

Hartmut Rosa: Passive und aktive Resonanzerfahrungen in der Natur 
(2016) 
„Resonanz, so habe ich zu zeigen versucht, ist nur möglich zwischen einem 
Subjekt und einem Gegenüber, das mit eigener Stimme zu sprechen vermag und 
sich dadurch als eine Quelle starker Wertungen erweist. Resonanzerfahrungen 
machen Menschen mithin nur dort, wo sie davon überzeugt sind, dass sie von et-
was berührt werden, das (für sie) schlechthin, das heißt unabhängig von ihren 
konkreten Wünschen, Bedürfnissen und Begehrungen, wichtig ist. Ohne die 
Konzeption eines solchen (resonanzfähigen) Gegenübers fällt es Menschen zu-
mindest schwer, wenn es ihnen nicht unmöglich wird, sich selbst zu bestimmen 
und eine Identität zu entwickeln. Dies ist der Grund dafür, wieso die (auf den 
ersten Blick paradox anmutende) Idee, man müsse auf die Natur hören (oder in 
die Natur gehen), um sich selbst zu finden, in der Moderne eine ebenso vielfälti-
ge wie wirkmächtige und zählebige Gestalt annehmen konnte. Sie begegnet uns 
überall dort, wo Menschen in ihren Alltagspraktiken etwa der Überzeugung fol-
gen, sie müssten dringend wieder einmal in die Natur, das heißt ins Freie, in 
den Wald, an den Fluss oder in den Garten, um zu sich selbst zu kommen, oder 
wo sie tatsächlich durch die Wüste wandern, in die Berge gehen oder übers 
Meer fahren, um Identitätskrisen zu überwinden. Sie erwarten, dort Antworten 



 

 

92 

zu finden. Der Rückzug in die (>unberührte<) äußere Natur gilt noch immer als 
eine der verlässlichsten Methoden, die Stimme unserer inneren Natur (gegen 
den >Lärm der sozialen Welt<) vernehmbar zu machen. [...] 
Im Wald, auf dem Berggipfel oder am Ozean machen Menschen in der Regel 
keine Selbstwirksamkeitserfahrungen in einer tätigen Arbeits- oder Ant-
wortbeziehung zur Natur, sondern sie erleben romantisierte und idealisierte 
Momente des passiven [...] Berührtwerdens. Sie erfahren Natur gleichsam als 
Projektions- und Inspirationsfläche für das Schöne und insbesondere für das 
Erhabene im Sinne Burkes, Kants oder Schillers, ohne in responsive [antwor-
tende] Auseinandersetzung mit ihr zu treten. Natur wird hier gerade nicht tätig 
anverwandelt, sondern als »erhabenes Schauspiel« genossen. [...] Tatsächlich 
expliziert Kant seine Konzeption des Erhabenen als Eindruck einer Kraft, die 
über die menschliche Fassungskraft hinausgeht und dadurch »Rührung« aus-
löst, an Phänomenen des »Naturschönen« (beispielsweise dem Toben des 
Ozeans). Die »Rührung« ist jedoch auch bei ihm Ergebnis nicht nur der [...] 
Wahrnehmung eines mächtigen Gegenübers, sondern auch der sittlichen 
Selbstwirksamkeit im Angesicht dieser Macht.“  

(Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der, Weltbeziehungen. 
Suhrkamp: Frankfurt a. M. 2016, S. 456, S. 468, S. 468 Anm.) 

 
1. Stellen Sie fest, was Hartmut Rosa unter einer Resonanzerfahrung versteht. 
2. Untersuchen Sie, welche Ähnlichkeiten es zwischen Rosas Resonanzerfah-
rungen und Kants Gefühl für das Erhabene gibt. 
3. Analysieren Sie die möglichen unterschiedlichen Reaktionen, die Rosa mit 
dem Gefühl des Erhabenen bei Kant verbindet.  
4. Finden Sie Beispiele für Aktivitäten, die man mit Resonanzerfahrungen in der 
Natur verbinden kann. 

R.S. 



 

 

93 

Teaching Philosophy and Environmental           
Education in the Czech Republic 

Petra Šebešová (Prag) 

This article focuses on the relationship between philosophy and environmental 
education in secondary education, both from a theoretical and practical per-
spective. First, I will describe the conception of philosophy and environmental 
education in the Czech Republic, focusing thereby especially on the undergoing 
changes in the approach to teaching philosophy that might also be relevant for 
environmental education. Second, I would like to introduce the international 
educational project of Ecoschools and try to show that it is suitable for promot-
ing the connection between philosophy and environmental education. In the 
third part, I will present several lesson plans on environmental and animal eth-
ics that I have prepared as methodical support for teachers in the Ecoschool 
programme. 

 
1. Philosophy education in the Czech Republic 
The Czech educational system is grounded in the so-called Framework Educa-
tional Programme (FEP). It is a curricular document created for each educa-
tional level and for each type of school (in the case of secondary education) 
and is competence-based, the overall aim of school education being to acquire 
seven key competencies: learning competency, problem-solving competency, 
communication competency, social and personal competency, civic compe-
tency, entrepreneurial competency, and digital competency. The FEP states 
binding expected outcomes in general, with each school then creating its own 
so-called School Educational Programme that specifies all expected outcomes 
in more detail as well as the overall school conception (e.g. the number and 
names of school subjects, the amount of time for each subject within a given 
range etc.). The structure of the FEP for elementary and secondary education 
is similar: the key competencies represent an overarching transdisciplinary ob-
jective, the educational content for different disciplines is specified as the ex-
pected outcomes within distinct educational areas and it is supplemented also 
by so-called cross-curricular subjects, whose objective is to influence the atti-
tudes, values and behaviour of the students. They comprise following subjects: 
1. moral, character and social education, 2. education towards thinking in Euro-
pean and global contexts, 3. multicultural education, 4. environmental educa-
tion, 5. media education.1  

                                                                    
1 Collective of Authors. Framework Education Programme for Secondary General Education 
(Grammar Schools). Prague: Research Institute of Education in Prague – VÚP, 2007. Accesib-
ble from https://www.edu.cz/wp-content/uploads/2020/08/RVP_G-anj.pdf.  

https://www.edu.cz/wp-content/uploads/2020/08/RVP_G-anj.pdf


 

 

94 

Philosophy is taught in secondary schools in the Czech Republic, and 
though there are some institutions that promote the programme Philosophy for 
Children too,2 it is not so common and not explicitly mentioned in the FEP for 
elementary schools. I will focus therefore on the conception of philosophy edu-
cation at general secondary schools (grammar schools) where philosophy has 
the most space.3 In the FEP for grammar schools, the “Introduction to Philoso-
phy and Religious Studies” is part of a broader educational area called Basics 
of Civics and Social Sciences and is specified thus: 

“INTRODUCTION TO PHILOSOPHY AND RELIGIOUS STUDIES” 
 
Expected Outcomes 
The pupil shall: 

- explain the principles of philosophical questioning, compare the bases of 
philosophy, myth, religion, science and art for depicting reality and man 

- identify the main philosophical movements, list their key representatives 
and compare how basic philosophical questions were dealt with in the in-
dividual stages of the development of philosophical thinking 

- argue correctly in terms of ethics and facts in dialogue and discussion, 
approach arguments of others reasonably and critically, identify incorrect 
arguments and manipulative strategies in interpersonal communication 

- evaluate the importance of scientific knowledge, technology and new 
technologies for practical life as well as possible risks of their abuse 

- assess the conduct of people in terms of ethical norms and individual con-
science, elucidate the variability of basic ethical terms and norms over the 
course of history 

- distinguish between important religious systems, identify manifestations of 
religious and other kinds of intolerance and recognise indications of sec-
tarian thinking 

Subject Matter 
-  principles of philosophy – basic philosophical questions, the relations of 

philosophy and myth, philosophy and religion, philosophy and science, 
and philosophy and art 

- philosophy in history – key stages and movements of philosophical 
thought 

- faith in human life – forms of faith, signs of religious faith; religious sys-
tems, Churches; sects“4 

                                                                    
2 For example the University of South Bohemia in České Budějovice (http://www.p4c.cz/) or the 
NGO People in Need (https://www.peopleinneed.net/what-we-do/varianty-educational-
programme/philosophy-for-children?_ga=2.55147627.1953715167.1690792098-
236285065.1690792097). 
3 It is also taught at other types of secondary school, mostly as practical philosophy and ethics. 
4 Collective of Autors. Framework Education Programme for Secondary General Education 
(Grammar Schools), op. cit., p. 42. 

http://www.p4c.cz/


 

 

95 

As explained above, each school creates its own School Education Pro-
gramme, and as the quoted curriculum suggests, the specified outcomes and 
especially subject matter for philosophy are quite vague. Therefore, the con-
ception of philosophy teaching might differ immensely from school to school. 
Mostly, philosophy is taught in the last year of secondary education for 2 hours 
per week within the school subject Civics and Basics of Social Sciences (but 
there are schools where philosophy is taught as a self-standing subject or is 
given more hours per week). As to content, philosophy is mostly taught as an 
overview of history of philosophy, with little focus on acquiring the key compe-
tencies. This claim is based on an analysis of the Czech textbooks5 and meet-
ings with philosophy teachers. 

I have tried to show in my dissertation project that such an approach to 
teaching philosophy, i. e. to focus mainly on knowledge of its history, is reduc-
tive and contrary to the main educational objective stated in the FEP which is to 
acquire competencies. In teaching philosophy that means the competency to 
think reflectively and critically.6  
In the following I would like to present a new conception of teaching philosophy 
that my colleague Matěj Král (with 20 years teaching practice at grammar 
school) and I try to promote in the Czech Republic, both at the academic level 
as teachers of the didactics of philosophy at the Faculty of Arts at the Charles 
University in Prague and in schools through textbooks and courses for teach-
ers. Currently we are also trying to influence undergoing revisions of the cur-
riculum. 

Our starting points are in line with current trends in foreign didactics of phi-
losophy, especially in Germany7: 

1. Our basic assumption concerns the goal of teaching philosophy - we see 
its main aim in developing the autonomous philosophical thinking of stu-
dents. Such a conception is in agreement with the competence-based cur-
riculum and is starting to prevail in the Czech didactics of philosophy that 
is in the process of its birth. Besides, and foremost, such a conception 
might help to connect philosophy with other disciplines and complex is-
sues such as environmental problems, for example, for we need a strong 
capacity to think critically and to reflect if we want to deal with them. How-
ever, it would be necessary to specify more in detail (compared to our cur-

                                                                    
5 See P. Šebešová (ed.). Proč a jak učit filosofii na středních školách. Praha: FF UK, 2017, p. 
10-13. 
6 I adopt the definition of critical thinking by R. Ennis, according to which critical thinking is “rea-
sonable   reflective thinking that is focused on deciding what to believe or do”. Ennis, R.H. Criti-
cal Thinking: A Streamlined Conception. In: Davies, M., Barnett, R. (eds) The Palgrave Hand-
book of Critical Thinking in Higher Education. New York, 2015, p. 31. The reflection can be 
structured by elements of thought (purpose, question, information, inference, concepts, as-
sumptions, consequences, point of view), as developed by R. Paul and L. Elder. See 
https://www.criticalthinking.org/pages/the-national-council-for-excellence-in-critical-
thinking/406#elements-of-thought. 
7 See for example J. Nida-Rümelin, I. Spiegel, M. Tiedemann (eds.). Handbuch Philosophie 
und Ethik. Band I: Didaktik und Methodik. Paderborn: Ferdinand Schöningh, 2015. 



 

 

96 

riculum) the subject-specific (philosophical) competencies that are to be 
the objective of teaching which I will try to do later on. 

2. A meaningful teaching of philosophy is best problem-based, i.e. it starts 
from concrete questions or problems that relate to the students' world of 
thought and experience. Moreover, developing students' independent 
thinking presupposes that students have something to think about and 
that they want to think at all. Philosophical problems in the form of, for ex-
ample, thought experiments, moral dilemmas, controversial questions, or 
analysis of interesting situations or works of art also have an inherently 
motivational function.  

3. Such teaching requires the active involvement of students. The Swiss phi-
losophy didactician J. Pfister put it bluntly: "How to teach students to phi-
losophize? Simply by making them do it, i.e. read, write, discuss."8 Spe-
cifically, this means that students have the opportunity to acquire different 
ways of doing philosophy in the course of their education - interpreting 
philosophical texts, analysing arguments and making their own argu-
ments, asking questions and problematising different positions, etc., i.e. 
they develop their skills and competences in addition to their knowledge. 

If the main aim of teaching philosophy is the development of student´s philoso-
phical thinking, I find it necessary to define more in detail what such thinking 
consists of in terms of philosophical competencies. These I have developed by 
comparing different competence-based conceptions by foreign authors9 with 
the key competencies defined in the Czech FEP. The following philosophical 
competencies have been suggested as possible objectives for teaching phi-
losophy (the original proposal also includes a detailed description of indicators 
for each of the competencies, which are not reproduced here due to limited 
space):10 

Means of Philosophical Thinking Definition       
The student is able to ... 

Text comprehension and interpreta-
tion 

- summarize, explain and interpret a 
presented text with a philosophically 
relevant message in terms of its con-
tent and structure. 

Text writing - write their own reflective or argumen-
tative text in accordance with the cho-
sen/assigned form in which they clear-
ly articulate, structure and argue their 
ideas 

                                                                    
8 J. Pfister. Fachdidaktik Philosophie. Stuttgart: UTB, 2010, p. 37. 
9 These include mostly German didacticians of philosophy E. Martens (2012), A. Rösch (2009), 
J. Rohbeck (2010), M. Dege (2008), as well as French didactician M. Tozzi and American di-
dactician J. Rudisill (2011). 
10 P. Šebešová (ed.). Proč a jak učit filosofii na středních školách, op. cit., p. 23-26. 



 

 

97 

Discussion - express opinions and ideas in a ra-
tional and factual manner, supporting 
them with arguments and opposing 
ideas or counter-arguments in a fac-
tual and respectful manner 

 
Philosophical competence Definition      

The student is able to … 
Concept work - create and use general and abstract 

concepts and relate them to each 
other 

Argumentation - formulate and verify arguments and 
reveal the argumentative structure of 
a text/statement 

Resolving philosophical problems  - formulate a philosophical problem or 
question, state possible approaches 
to a solution, propose a solution and 
evaluate it in terms of its implications 

Reflection - to distance oneself and take a per-
spective different from one's own to-
wards one's own and others' experi-
ences and problems; to problematize 
and critically evaluate them with re-
spect to their truth or relationship to 
personal or socially accepted values 

Responsible decision-making and ac-
tion 

- to be aware of one's own values, at-
titudes and the consequences of deci-
sions and actions for oneself and oth-
ers, to be able to justify one's deci-
sions and actions and to be account-
able for one's actions 

 
As we will see in the following, these competencies are highly relevant also for 
the environmental education, for they foster critical thinking and communication 
skills. 
 
2. Environmental Education 
As has been said at the beginning, environmental education is one of the cross-
curricular subjects and in contrast to philosophy makes up part of the FEP from 
pre-school education. In contrast to philosophy, which is usually only taught for 
one year at grammar schools, environmental education should accompany stu-
dents throughout their education. All cross-curricular subjects can be realised in 



 

 

98 

more ways – as a self-standing subject, a project, or their topics and outcomes 
can be implemented into other school subjects.  

Environmental education has a long tradition in the Czech Republic and has 
a slightly different status from the other cross-curricular subjects, for it is coor-
dinated not only by the Ministry of Education, but also by the Ministry of the En-
vironment.11 There is a coordinated network of NGOs focusing on environ-
mental education that are supported by the state, and each school has to have 
its own coordinator for environmental education.  

The Czech conception of environmental education is mostly based on the 
American conception of environmental education12, and its goal is “to develop 
the competencies (knowledge, skills and attitudes) necessary for environmen-
tally responsible behaviour, i.e. behaviour that is most beneficial for the current 
and future state of the environment in a given situation with given possibili-
ties.”13 This general goal should be accomplished via 5 competence areas:14  
- Relationship with nature – This forms a basis for all of the following areas 

for it creates motivation and willingness to care for nature and be interested 
in it. The children should be supplied with opportunities to experience nature 
and the environment from early on to form a positive relationship towards it 
and develop environmental sensitivity and empathy.  This area is fostered 
also by teaching outdoors which has become popular in Czech environ-
mental-friendly schools lately.15 

- Relationship to a certain place – The aim of this area is to build up a feeling 
of belonging to the place where we live. It encompasses not only its envi-
ronmental/biological aspect but also the psychological, socio-cultural and 
political-economic level. “The deeper we feel our roots in the place we live, 
the greater the chance we will take care of it ourselves. It is best to realise 
development of relationship to place by connecting school education with 
the local community and local realities.“16 

- Understanding of nature and the ability to investigate it – This area focuses 
on the laws inherent to nature and ecosystems, such as the flow of energy 

                                                                    
11 See for example P. Daniš. Environmental Education. Prague: Ministry of Environment, 2015. 
Available at 
https://www.mzp.cz/C125750E003B698B/en/enviromnental_education_publications/$FILE/OFD
N-EEinCR-20180517.pdf 
12 Excellence in Environmental Education – Guidelines for Learning (Pre K-12) [online]. North 
American Association for Environmental Education: 2004. Available at 
https://eepro.naaee.org/resource/guidelines-excellence-series. See all the sources in M. Pas-
torová et al. Doporučené očekávané výstupy: Metodická podpora pro výuku průřezových témat 
v gymnáziích. Praha 2011, p. 44-46. 
13 P. Daniš. Environmental Education, op. cit., p. 2. 
14 The description of the areas are based on following resources: P. Daniš, Environmental Edu-
cation, op. cit.; Broukalová et al. Cíle a indikátory pro environmentální vzdělávání, výchovu a 
osvětu v České republice. Praha 2012.  
15 See 2 educational websites: „Go outdoors!“ (https://jdeteven.cz) and „We learn outdoors.“ 
(https://ucimesevenku.cz/). 
16 P. Daniš, Environmental Education, op. cit., p. 4. 

https://jdeteven.cz/


 

 

99 

and water or the carbon cycle, balance and disruptions of ecosystems, 
competition among organisms etc. Field-based and inquiry-based teaching 
methods are considered as the most suitable ones to foster this area. 

- Ability to resolve problems and conflicts related to the environment – “Envi-
ronmental problems arise when a certain part of the environment is threat-
ened. This may or may not be caused by human activity. Conflicts arise if 
there are multiple opinions on how to resolve a given problem.“17 To acquire 
competencies connected with this area presupposes many different skills, 
many of which are the same as critical thinking skills: the ability to analyse 
and evaluate information from different sources, identify sides of the conflict 
and their inherent values and aims, look at the problem/conflict from differ-
ent perspectives, supress one´s own judgment before all the necessary in-
formation is gathered etc. This area is therefore suitable to develop with 
older students. 

- Readiness to act on behalf of the environment – This area encompasses 
the main goal of the environmental education, i. e. environmentally friendly 
and sustainable behaviour, be it at the personal level in the form of respon-
sible consumption or at a broader level in the form of influencing compa-
nies, institutions or policies by legal and democratic means, mainly through 
discussion or public engagement. 

As we see from the competence areas above, environmental education is a 
transdisciplinary subject that connects natural and social sciences. Philosophy, 
especially when taken as an ability to reflect and think critically, has its place 
primarily within the two last areas where solid argumentation, information proc-
essing and evaluation skills are need, as well as reflection on implicit values, 
assumptions and convictions. Philosophy can also bring a different perspective 
on things and stand in the role of a devil´s advocate when environmental values 
are being enforced too much or without regard to other values or facts. Some-
times, too much eagerness leads to a contrary result than intended. As H. Ros-
ling points out, for example, when environmental activists want to engage other 
people in care about climate change by invoking fear from climate refugees or 
presenting the worst-case scenarios without serious data, it can lead to a loss 
of trust in the environmental movement as such. 

 “With a problem as big as climate change, we cannot let that happen. Exag-
gerating the role of climate change in wars and conflicts, or poverty, or migra-
tion, means that the other major causes of these global problems are ignored, 
hampering our ability to take action against them. We cannot get into a situa-
tion where no one listens anymore. Without trust, we are lost. (…) People who 
are serious about climate change must keep two thoughts in their heads at 
once: they must continue to care about the problem but not become victims of 
their own frustrated, alarmist messages. They must look at the worst-case 
scenarios but also remember the uncertainty in the data. In heating up others, 

                                                                    
17 Ibid., p. 6. 



 

 

100 

they must keep their own brains cool so that they can make good decisions 
and take sensible actions, and not put their credibility at risk.”18 

In practice, though, it is not so common to see strong cooperation between 
teachers of the natural and social sciences. I would now like to present one in-
ternational long-term programme called Eco-Schools19 that can help bring all 
teachers and students together because it requires the cooperation and en-
gagement of the whole school community. 
 
3. Eco-Schools 
Eco-Schools is an international programme coordinated by the international 
non-profit organization Foundation for Environmental Education (FEE) since 
1994 and it is run in 73 countries by FEE member organisations, including the 
Czech Republic, and in 26 countries through International Schools.20 The aim 
of the programme is to improve the school and local environment and thereby 
strengthen students´ sense of responsibility and cultivate their competencies in 
many fields. The programme is in line with current trends in international envi-
ronmental education summarised by the leading Czech expert on environ-
mental education J. Činčera21 as follows: interdisciplinarity (the integration of 
both natural and social sciences), a growing importance of competencies (an 
emphasis on skill development rather than on biological knowledge), an em-
phasis on project-based learning (especially on long-term, student-run pro-
jects), and a whole-school approach (enabling a better implementation of all 
environmental education principles, such as fostering the relationship to the lo-
cal environment etc.). In a nutshell, students in Eco-Schools cooperate with 
teachers and other school staff to improve the environmental impact of the 
school in one or more dimensions. The overarching topic in the Czech Eco-
School programme is now climate change, but the schools can choose one or 
more topics they want to focus one: biodiversity, transportation, energy con-
sumption, food and the world, waste, school environment, sustainable con-
sumption, or water.22  

The programme is based on a 7-step methodology:23  
                                                                    
18 H. Rosling et al. Factfulness: Ten Reasons We’re Wrong About the World—and Why Things 
Are Better Than You Think. Great Britain 2018, p. 199-200. 
19 I used to work in Tereza Association which is the Czech coordinator of the international Eco-
School programme and I prepared some teaching resources for the Czech programme, so I 
might be biased in favour of the programme. But I will also summarise some independent re-
search connected to Eco-Schools. 
20 https://www.ecoschools.global/; J. Cincera, J. Krajhanzl. Eco-Schools: what factors influence 
pupils’ action competence for pro-environmental behaviour? Journal of Cleaner Production 61 
(2013), p. 117-121. https://doi.org/10.1016/j.jclepro.2013.06.030 
21 J. Činčera. Environmentální výchova jako průřezové téma. Podkladová studie. Brno 2017. 
Available at 
https://www.npi.cz/images/podkladov%C3%A1_studie/environmentalni_vychova.pdf. 
22 https://ekoskola.cz/o-programu/temata/ 
23 https://www.ecoschools.global/seven-steps-methodology; https://ekoskola.cz/o-
programu/metodika-7-kroku/. 

https://www.ecoschools.global/
https://www.ecoschools.global/seven-steps-methodology


 

 

101 

1. Creation of an Eco-Team – The team is the main management of the whole 
project and consists mostly of students and teachers, but there can be also 
other members of school staff (cleaners, cooks…) or parents present. The 
team sets the agenda and informs/cooperates with the school about the 
steps taken. 

2. School audit – The team surveys the school literally from the basement to 
the attic and analyses its strengths and weaknesses with respect to the 
chosen topic. 

3. Action plan – The team suggests changes and measures based on the au-
dit, discusses them with all the people involved and the classmates. 

4. Evaluation of the plan – The students evaluate the changes and adjust the 
plan. 

5. Eco-School in the teaching practice – The topics that the school focuses on 
should be implemented in the lessons of different subjects, thereby 
strengthening the awareness of them and knowledge and skills of all the 
students. 

6. Information and involvement – The team should try to inform not only the 
school but also the broader local community about all of their activities, and 
they can try to involve more people in the project. 

7. Eco-code – The team produces an Eco-code that summarizes the main 
goals that the school has set and that everyone should know about. 

Usually, two years after implementing the programme, the school can apply for 
a Green Flag, which is a certification of the successful management of the 
methodology and of improvement. The Green Flag is awarded after an as-
sessment of the school’s progress based on specific criteria. 

The effectiveness of the programme with regard to different aspects has 
been surveyed, and as J. Činčera summarizes, there are 3 main areas that the 
Eco-School programme influences:  
1. School management – schools implementing the programme produce less 

waste, are better at recycling and more energy efficient. For example: 
“Evaluation research proved that Irish schools awarded in the programme 
produced up to 45% waste per capita less than schools that were new in the 
programme.”24 

2. Development of pro-environmental competencies: “Pupils involved in the 
programme recycle, participate in environmental projects, save water and 
energy and buy environmentally-friendly products more often.”25 

3. School curriculum – The programme also improves teachers´ competence, 
school curriculum and school management effectiveness. 

                                                                    
24 J. Cincera, J. Krajhanzl. Eco-Schools: what factors influence pupils’ action competence for 
pro-environmental behaviour?, op. cit., p. 118. 
25 Ibid. 



 

 

102 

According to two surveys26 on the efficacy of the programme in the develop-
ment of action competence in Czech schools, the programme promotes action 
competence (meaning the ability to evaluate information and reach a right deci-
sion in a complex situation with regard to its environmental consequences) in 
members of the EcoTeam. What I find interesting and relevant for philosophy 
teaching is that a correlation has been found between the level of action com-
petence and the students´ perceived participation. The authors of the second 
study distinguish between two different approaches to the implementation of 
the programme – instructional, where teachers have a greater role and function 
as leaders in the EcoTeam, and emancipatory, where students take an active 
part in decision making. It is the second approach that promotes positive out-
comes in regard to developing action competence and pro-environmental be-
haviour. When students are allowed to take part in decision making about the 
school, it has more positive effects on the social environment and relationships 
between teachers and students. Students experience a sense of ownership 
over the successful steps taken and “increased sense of being able to contrib-
ute to positively impacting the environment”.27  

I find this result important because of the possible connection to philosophy 
teaching. The emancipatory approach presupposes a certain level of student 
autonomy and also a certain level of critical thinking, argumentation and com-
munication skills which, in my view, are important goals of philosophy teaching. 
It could be interesting to involve at least one “philosopher” (philosophy-loving 
student) in the EcoTeam who could bring in new perspectives and help analyse 
the implicit assumptions of environmentally eager members of the EcoTeam. 
These students could try to find a compromise between different values, as 
sometimes students who are not EcoTeam members feel too suppressed and 
oppose the environmental goals when EcoTeam members are too eager in 
their endeavours. Philosophy can also contribute to the EcoSchool programme 
by reflecting on the motivations and values in the environmental movement.  

In the last part of the article, I present 2 lessons for the last year of grammar 
school from the field of environmental ethics that are part of the methodological 
support for teachers involved in the programme. Both are structured according 
to constructivist models of learning and try to enhance philosophical competen-
cies of the students and their own autonomous thinking. 
 
 

 
                                                                    
26 J. Cincera, J. Krajhanzl. Eco-Schools: what factors influence pupils’ action competence for 
pro-environmental behaviour?, op. cit; J. Cincera et al. Emancipatory or instrumental? Students’ 
and teachers’ perceptions of the implementation of the EcoSchool program. Environmental Ed-
ucation Research 2019, VOL. 25, NO. 7, p. 1083–1104.  
https://doi.org/10.1080/13504622.2018.1506911 
27 J. Cincera et al. Emancipatory or instrumental? Students’ and teachers’ perceptions of the 
implementation of the EcoSchool program, op. cit., p. 1097. 



 

 

103 

4. Lesson plans 

1. Environmental ethics (90 minutes lesson) 
Example of a lesson structured according to the “candy model”28 
Context:  
The final two lessons in a unit on ethics. Students have discussed basic ethical 
theories (Aristotle, Kant, utilitarianism...). 

Lesson objectives:  
Students: 
- state the arguments for/against the moral obligations of humans towards na-
ture and its components and they categorize the arguments 
- distinguish between intrinsic/instrumental value and illustrate this distinction 
with an example 
- summarize the basic positions of environmental ethics  
- formulate the arguments/counter-arguments against each position and their 
position on the issue 

Lesson description: 
- Background: So far we have dealt with various ethical theories that have 
mainly focused on the moral aspects of actions in relation to other people or 
society. Does this exhaust the field of ethics? 

Phase 1 - Introduction to the problem 
- Presentation with pictures of current environmental problems, followed by a 

question: Do you think that a person is morally responsible for what you 
see? Why? - quick collection of answers, possibly on the board (5-10 min.) 

Phase 2 - Problem definition 
- Summary of discussion: Does nature protection fall under ethics? On what 

basis?  
- Formulation of the problem (leading question): Do humans have a moral ob-

ligation towards nature or its components? On what grounds?  

Phase 3 - Intuitive problem solving 
- Everyone writes down on sticky notes several arguments in response to the 

formulated problem (one argument per sticky note). Divide into groups 
(about 6 people) - in the group, everyone sticks sticky notes on a large 
piece of paper. Then the group sorts the arguments while trying to find 
some common features and categorizes the arguments using names they 
come up with during the process  (15 min.).  

- Quick sharing of the arguments´ categories between groups - representa-
tives from groups write categories on the board or everyone just walks 

                                                                    
28 R. Sistermann. „Der Sinn des Lebens: Eine problemorientierte Unterrichtsreihe nach dem 
‚Bonbon-Modell‘“. Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik 34, 2012, issue 4, p. 296–
306. 



 

 

104 

around and looks at each other's groups of arguments on the other groups' 
papers. 

Phase 4 - Teacher-directed and controlled problem solving 
- Comparison of the students´ categories with basic categories of environ-

mental ethics - anthropocentrism, pathocentrism, biocentrism, ecocentrism - 
onion diagram (explanation - 5 min.); explanation that environmental ethics 
seeks to extend the scope of morally relevant action from humans to other 
entities 

- Analysis of each position based on work with text - work in 3 groups, each 
group works with one identical text describing one position. Students first 
work using the concept grid method – Write down the key concepts of the 
text and comment on them, then create a concept map on large paper 
based on the concepts they have chosen together. They use it to present 
the main message of the text to others. (20 min.) 

Phase 5 - Consolidation 
- Presentation of a diagram representing the basic positions of environmental 

ethics and discussion: students first give arguments from the texts for each 
position, then their own counter-arguments, then add more arguments 
added by the teacher (they can also work with their own arguments from the 
third phase). 

Phase 6 - Transfer 
- Collaborative discussion - students express their own position on the initial 

problem of whether humans have moral obligations to nature or its compo-
nents and why. They formulate their answer in writing and support it with 
arguments. 

- Summary - basic distinction between the intrinsic/instrumental value of na-
ture and its practical implications 

- Basic problems of anthropocentrism (thought experiment of the last man, 
problem of conflict of interest in specific cases)/biocentrism (question of 
balancing the claims of individual organisms) 

 
Texts 
Responsible Anthropocentrism29 
 "Even within the purely anthropocentric conception of meaning and value, 
many thinkers have come to realize that myopic egoism is simply not in the in-
terests of either person or the human species. They do not think that humans 
should protect nature for the sake of nature. To them, that usually seems like 
sentimentality and anthropomorphism. However, they see a number of good 
reasons why humans should protect nature - more precisely, limit their de-

                                                                    
29 Based on and quoted from: E. Kohák. Zelená svatozář. Praha 1998, p. 75–87. 
 



 

 

105 

mands on nature to the level of natural regeneration and therefore sustainability 
- for the long-term good of the human species. They remain convinced that 
humans alone are the source of value and meaning, but they contrast the long-
term interests of humanity as a whole with the short-term predatory interests of 
the individuals in question. 

It is only with human, a rational being capable of freedom, that another di-
mension, the capacity for compassion, altruism and the ability to act for the 
good of nature, supposedly enters nature. Other, purely natural beings never 
act for the good of nature, only for the good of themselves or their species. This 
leads to an important conclusion: anthropocentrism does not mean following 
(natural) human interests, but subordinating our actions to distinctively human - 
and that means moral - categories." 

People need nature to provide for their many needs (food, rest, aesthetic 
enjoyment...) and to produce everything that ensures a happy life. However, 
since resources are limited and nature functions as a whole, it is necessary to 
protect its individual components and use it in a sustainable way so that it re-
mains in the best possible condition for future generations. Otherwise, we 
would be worsening the living conditions of future generations and humanity as 
a whole, and we would be doing something wrong. It is therefore our moral duty 
to consider the consequences of our actions and to take nature into account. 
 
Peter Singer: All animals are equal30 
"There are important differences between humans and other animals, and 
these differences must give rise to some differences in the rights that each 
have. Recognizing this obvious fact, however, is no barrier to the case for ex-
tending the basic principle of equality to nonhuman animals. [...] It is an implica-
tion of this principle of equality that our concern for others ought not to depend 
on what they are like, or what abilities they possess – although precisely what 
this concern requires us to do may vary according to the characteristics of 
those affected by what we do. [...] But the basic element-the taking into account 
of the interests of the being, whatever those interests may be-must, according 
to the principle of equality, be extended to all beings, black or white, masculine 
or feminine, human or nonhuman. Speciesism-the word is not an attractive one, 
but I can think of no better term-is a prejudice or attitude of bias in favor of the 
interests of members of one's own species and against those of members of 
other species. It should be obvious that the fundamental objections to racism 
and sexism […] apply equally to speciesism. If possessing a higher degree of 
intelligence does not entitle one human to use another for his or her own ends, 
how can it entitle humans to exploit nonhumans for the same purpose? 
The capacity for suffering and enjoyment is a prerequisite for having interests at 
all, a condition that must be satisfied before we can speak of interests in a 
meaningful way. It would be nonsense to say that it was not in the interests of a 
                                                                    
30 P. Singer. Animal Liberation. New York 2002, p. 1-8. 



 

 

106 

stone to be kicked along the road by a schoolboy. A stone does not have inter-
ests because it cannot suffer. Nothing that we can do to it could possibly make 
any difference to its welfare. The capacity for suffering and enjoyment is, how-
ever, not only necessary, but also sufficient for us to say that a being has inter-
ests-at an absolute minimum, an interest in not suffering. (…) If a being suffers 
there can be no moral justification for refusingto take that suffering into consid-
eration.“ 
 
P. Taylor: The Ethics of Respect for Nature31 
“From the perspective of a life-centered theory, we have prima facie moral obli-
gations that are owed to wild plants and animals themselves as members of the 
Earth’s biotic community. We are morally bound (other things being equal) to 
protect or promote their good for their sake. Our duties to respect the integrity 
of natural ecosystems, to preserve endangered species, and to avoid environ-
mental pollution stem from the fact that these are ways in which we can help 
make it possible for wild species populations to achieve and maintain a healthy 
existence in a natural state. Such obligations are due those living things out of 
recognition of their inherent worth. They are entirely additional to and inde-
pendent of the obligations we owe to our fellow humans. (…) Their well-being, 
as well as human well-being, is something to be realized as an end in itself. 

Two concepts are essential to the taking of a moral attitude of the sort in 
question. (…) These concepts are, first, that of the good (well-being, welfare) of 
a living thing, and second, the idea of an entity possessing inherent worth.  

(1) Every organism, species population, and community of life has a good of 
its own which moral agents can intentionally further or damage by their actions. 
To say that an entity has a good of its own is simply to say that, without refer-
ence to any other entity, it can be benefited or harmed. (…) The idea of a being 
having a good of its own, as I understand it, does not entail that the being must 
have interests or take an interest in what affects its life for better or for worse. 
(…). It may, indeed, be wholly unaware that favorable and unfavorable events 
are taking place in its life. I take it that trees, for example, have no knowledge 
or desires or feelings. Yet it is undoubtedly the case that trees can be harmed 
or benefited by our actions. (…) 

(2) The second concept essential to the moral attitude of respect for nature 
is the idea of inherent worth. We take that attitude toward wild living things (in-
dividuals, species populations, or whole biotic communities) when and only 
when we regard them as entities possessing inherent worth. (…) According to 
the principle of moral consideration, wild living things are deserving of the con-
cern and consideration of all moral agents simply in virtue of their being mem-
bers of the Earth’s community of life. From the moral point of view their good 
must be taken into account whenever it is affected for better or worse by the 
                                                                    
31 Taylor, P. W., The Ethics of Respect for Nature, Environmental Ethics, Vol. 3/1981, s. 197–
201. Available at http://www.umweltethik.at/download.php?id=391. 



 

 

107 

conduct of rational agents. […] The principle of intrinsic value states that, re-
gardless of what kind of entity it is in other respects, if it is a member of the 
Earth’s community of life, the realization of its good is something intrinsically 
valuable.“ 
 
Scheme of different positions 

ANTHROPOCENTRISM 
in the moral sense: 

A position according to which only man, not nature, has moral status, moral 
value. Only man is a member of a moral community. 
 
                                                             X 

PHYSIOCENTRISM 
 

Pathocentrism:  
All beings capable of 
sentience deserve re-

spect for their own 
sake. 

Biocentrism: 
All living things deserve 

respect for their own 
sake. 

Radical Physiocen-
trism: 
All of nature (holistic 
version) or everything in 
nature (individualistic 
version) deserves re-
spect for its own sake. 

 
According to: Krebs, A. (ed.), Naturethik, Frankfurt am Main, Suhrkamp 1997, 
p. 345. 
 
2. Large-scale farms and attitudes towards animals (90 minutes lesson) 
Lesson objectives: 
The students… 
- confront their attitude towards animals with information about factory farms 
- formulate their opinion on human's duties towards animals 
- suggest possible behaviours that would be consistent with these duties 

Phase 1 – Evocation (preconcepts) - 15 min 
Questions: How should humans behave towards farm animals? Do we have the 
right to kill them? Why yes/no?  To what extent can we suppress our natural 
needs?  
Students form triads and get three pieces of paper, each with one of the ques-
tions above. Everyone writes an answer for 1-2 minutes, then passes it on 
within their group. Each person takes turns answering all three questions, and 
they can also respond to the others' answers written earlier. Then they read all 
the answers out loud in turn within the group. They then discuss together what 
other questions or problems they have encountered, what answers they all 
agree or disagree on... 



 

 

108 

 
Phase 2 – Realisation of the meaning of the information: 60 min. 
Role play – Their task is to draft an animal protection bill in the Parliament - a 
code of conduct for humans towards farm animals. Everyone first draws a role 
to determine what interests the person will promote in the code (vegetarians, 
organic farmers, large-scale farmers, consumers, the student for themselves), 
and has a moment to think through a strategy and write down further argu-
ments to support their position. Then divide the pupils into groups of five or six 
(= parliamentary committees) so that all interest groups are represented in the 
group. The task of the group is to agree on a negotiated version of the code 
and at the same time to work it out in a way that convinces the others. At the 
end of the agreed time, each group will briefly present its code and the others 
may respond. Then a brief comparison of the codes follows - where they agree, 
where they differ. Then stop the role play and let the pupils step out of the role, 
each sitting in their seat. Give space for reflection on the role play - ask pupils 
how they worked, whether and why they found it difficult to accept their role, 
how they found compromise, etc.  

Only then proceed to a vote, now everyone expresses an opinion for them-
selves - everyone stands up to the code that best expresses their position. The 
pupils will then compare the screened film extracts with this code. 

Play the video but prepare the students beforehand that the films are emo-
tionally demanding. First the poultry farm, processing poultry for meat,  from the 
film We Feed the World32, then the gassing of the taps from the series 37 Grad, 
episode Mit Herz für Tiere33. Their task is to compare where the practice does 
and does not match their code of practice while watching the film. After watch-
ing the film, leave space for processing emotions and sharing feelings and 
thoughts, preferably in a completely non-violent way so that the students can 
talk freely with each other for a while. Afterwards, short discussion follows 
about how the pupils were affected by the film and their relationship to the 
codes. 
 
Phase 3 – Reflection - 15 min  
Each person will 1. formulate and write down their own opinion on the relation-
ship between humans and farm animals and 2. reflect on behaviour and eating 
habits that are in line with that opinion. We then discuss these issues together, 
trying to lead the discussion in such a way that it is clear that everyone is enti-
tled to their own opinion and that there is a range of possible attitudes and eat-
ing habits, from an absolute rejection of meat (and other animal foods - eggs 
and dairy products) to a reduction of its consumption and a favouring smaller 
farms or organic farms to excessive consumption. 
 

                                                                    
32 E. Wagenhofer. We Feed the World, 2005. 
33 M. Karremann. 37° Grad - Mit Herz für Tiere. ZDF documentary series, 2004. 



 

 

109 

 

 

Animal Welfare  

 



 

 

110 

Ökologisches Denken in der norwegischen 
Lehrkräfteausbildung  

Hans Bringeland /TomasStølen  
(Bergen) 

Der Aufsatz besteht aus zwei Teilen. Der erste Teil stellt Hauptzüge der früh anset-
zenden ökologischen Reflexion in der norwegischen Philosophie dar. Sowohl der 
allgemeine philosophische und gesellschaftliche Hintergrund als auch besondere, 
norwegische Antriebe werden berührt. Betont wird vor allem das von Arne Næss 
entwickelte und internationales Aufsehen erregende „ökosophische“ Konzept. Im 
zweiten Teil werden Hinweise auf und Realisierungen von ökologischen Perspekti-
ven in der norwegischen Lehrkräfteausbildung untersucht. Dabei werden auch die 
Lehrpläne der Elementarschule einbezogen. Unser Interesse betrifft nicht am we-
nigsten mögliche ökophilosophische oder gar ökosophische Elemente. Das Ergeb-
nis dürfte überraschen: Diese sind sowohl in der Lehrkräfteausbildung als auch im 
Curriculum völlig abwesend. 
 
Philosophie oder Ethik ist in Norwegen kein eigenes Schulfach, sondern in der 
obligatorischen Elementarschule („Grundschule“, 1.-10. Klasse) Bestandteil des 
Pflichtfachs „Christentum, Religion, Lebensanschauung und Ethik“ (KRLE).1 In 
Dänemark ist die Fachbezeichnung „Christentumslehre“, in Schweden „Religi-
onslehre“. Auf Gymnasialniveau („Weiterführende Schule“, 11.-13. Klasse) 
heißt das entsprechende Fach „Religion und Ethik“. Da Norwegen ein weitge-
hend säkularisiertes Land ist, sind die öffentlichen Schulen konfessionell bzw. 
lebensanschaulich neutral. Dieser erklärten Neutralität zum Trotz herrscht eine 
politische und didaktische Leitvorstellung: die öffentliche Verpflichtung auf die 
norwegische Wertetradition. Die anschlussreiche säkularhumanistische Bewe-
gung will diese als „humanistisch“ bezeichnen, in unserem Grundgesetz und im 
Curriculum für die öffentlichen Schulen hat sich jedoch die Doppelbezeichnung 
„christlich-humanistisch“ bzw. „christlich und humanistisch“ durchgesetzt. 

Wir wollen in diesem Aufsatz hauptsächlich ökologische Denkweisen und 
Werte darstellen, die in den Lehrplänen und in der Lehrpraxis unserer fünfjähri-
gen Lehrkräfteausbildung für die Elementarstufe zum Ausdruck kommen. Diese 
findet im Rahmen unserer Pädagogischen Hochschulen bzw. der Abteilungen 
für Lehrkräfteausbildung an Hochschulen und Universitäten statt.2 Da diese 
Ausbildung für Unterricht in den verschiedenen Schulfächern qualifizieren soll, 

                                                                    
1 Hans Bringeland, „Friedenerziehung in Skandinavien“, in: Forum Philosophie International 70. 
Zürich 2021, S.130. 
2 Werdende Studienräte und Studienrätinnen, die in der Weiterführenden Schule arbeiten wol-
len, studieren normalerweise drei frei gewählte Unterrichtsfächer an Universitäten oder univer-
sitären Hochschulen. Hier gibt es meistens keine didaktischen Lehrpläne. Die pädagogische 
Kompetenz wird durch ein zusätzliches praktisch-pädagogisches Jahr gesichert.   



 

 

111 

müssen auch die Curricula und Vorschriften der Elementarschule einbezogen 
werden. 

In einer nicht mehr konfessionell verpflichteten Schule wird natürlich die 
Philosophie bei der Festlegung und Vermittlung gemeinsamer Ideen und Idea-
len eine wichtige Rolle spielen. Nicht zuletzt angesichts der akuten ökologi-
schen Herausforderungen sind neue Denkansätze und ethische Strategien ge-
fragt. Hier war sich die norwegische Philosophie sehr früh ihre besondere Ver-
antwortung bewusst. Empirisches Wissen, praktischer Aktionismus und philo-
sophische Reflexion gingen dabei Hand in Hand. Der bedeutungsvollste Nie-
derschlag dieser Bemühungen war die sogenannte „Ökosophie“ des norwegi-
schen Philosophen Arne Næss (1912-2009).3 Wir wollen deshalb zunächst die 
Entwicklung der norwegischen Ökophilosophie und besonders die Ökosophie 
von Næss darstellen.4 Auf diesem Hintergrund sollen dann Lehrpläne und 
Lehrpraxis der norwegischen Lehrkräfteausbildung untersucht werden. Denn es 
wäre zu erwarten, dass eine derart markante und bedeutungsvolle Denktraditi-
on auch in unserer LehrerInnenausbildung Spuren hinterlassen hat.  

Ökologisches Denken in der norwegischen Philosophie 
Norwegen liegt an der Grenze der bewohnbaren Welt. Das Überleben der 
Menschen in dem harschen Klima des Landes war immer von einem dichten 
Zusammenleben in und mit der Natur abhängig: Die Natur war für sie nie eine 
„andere Welt“, sondern ein Teil der menschlichen Lebenswelt.5 Zwar waren 
schon in der zweiten Hälfte der 19. Jahrhundert kultivierte Stadtbewohner wie 
der Komponist Edvard Grieg und der Dichter Henrik Ibsen von der norwegi-
schen Bergwelt verzaubert. Der von ihnen beliebte „Fjell“ war aber eine von 
Menschen besiedelte und benutzte Landschaft. Erst als die moderne Techno-
logie riesige Eingriffe in diese Landschaft ermöglichte, wurde Natur verstanden 
als eine zu schützende, von dem Menschen verschiedene Welt. Als nach dem 
zweiten Weltkrieg neue Staudämme zahlreiche Flüsse und Wasserfälle tro-
ckenlegten und Natur- wie Kulturlandschaften unter Wasser setzten, wurde Na-
turschutz ein politisches Thema. Nicht zuletzt unter der akademischen und kul-
turellen Elite entstand ein Umweltaktivismus, der sich meistens gegen spezifi-
sche Staudammprojekte richteten. 

Bereits in der Zwischenkriegszeit verknüpfte der erste norwegische Ökophi-
losoph, Peter Wessel Zappfe (1899-1990), die damalige wissenschaftliche For-

                                                                    
3 Vgl Hans Bringeland, „Was ist Ökosophie?“, in: Forum Philosophie International 71, Zürich 
2022, 87-97. 
4 Zur Entwicklung und weltweiten Bedeutung der Ökophilosophie und des Umweltaktivismus in 
Norwegen s. Peder Anker, The Power of the Periphery: How Norway Became an Environmental 
Pioneer for the World, Cambridge 2020 (Open Access: 
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-
core/content/view/7070AC66999C30D35EAE07F0A290963A/9781108477567AR.pdf/ 
The_Power_of_the_Periphery.pdf?event-type=FTLA) 
5 So der norwegische Sozialwissenschaftler Jon Naustdalslid, „Før naturen blei ei anna verd», 
in: Dag og Tid 06.08.21, s. 34. 

https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/7070AC66999C30D35EAE07F0A290963A/9781108477567AR.pdf/
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/7070AC66999C30D35EAE07F0A290963A/9781108477567AR.pdf/


 

 

112 

schung zur Stellung des Menschen in der Biosphäre6 mit philosophischen Ge-
sichtspunkten. In seiner „Biosophie“ wurde der Wert des Menschen mit dem 
Wert anderer Lebewesen grundsätzlich gleichgestellt. In Anbetracht der Folgen 
der menschlichen Zivilisation behauptete er, dass es ohne uns Menschen der 
Erde besser gehen würde. Zappfe war ein bekannter Wanderer und Bergstei-
ger, der sich der Natur dicht verbunden fühlte. Dies war ebenfalls für den gute 
zehn Jahre jüngeren Philosophiekollegen Næss der Fall, den er früh kennen-
lernte. Auch andere Vertreter der norwegischen Ökophilosophie, wie Sigmund 
Kvaløy Setreng (1934-2014), waren Naturfreunde und Bergsteiger. Es war 
deshalb kein Zufall, dass Næss und seine Schüler bei den bekannten Protest-
aktionen gegen Staudammbau beteiligt waren. Die Zeitungsfotos von Næss, 
der sich – als Akt zivilen Ungehorsams – vor den Baumaschinen in Ketten ge-
legt hatte, bei der polizeilichen Entfesselung und Verhaftung sind ikonisch ge-
worden. 

Næss´ philosophisches Interesse wurde geweckt, als er – nur 17 Jahre alt – 
Spinozas Ethik in der Originalfassung lesen durfte. Der Monismus des Nieder-
länders wurde ihm bleibend wichtig, da für Spinoza die Begriffe Substanz, Na-
tur und Gott die eine und einzige Wirklichkeit bezeichnete, ohne dass diese 
Bezeichnungen völlig synonym waren. Næss fand besonders den hier implizier-
ten „Panpsychismus“ für Naturschützer und Ökosophen bzw. Tiefökologen be-
deutsam. Denn jedes Lebewesen hat in dieser Sichtweise an fundamentalen 
Eigenschaften des Menschen und an einem entsprechenden Eigenwert teil. 
Dadurch wird „Identifikation“ ermöglicht – wir erkennen und respektieren im 
Anderen (im Lebendigen) das Eigene.7 

Nach einem Aufenthalt in Wien 1934-35 wurde er radikaler Empirist, und 
auch in der Folgezeit betonte er die Erfahrung als Grundlage und Korrektiv phi-
losophischer Auffassungen, vor allem in der Gestalt naturwissenschaftlicher 
und szientistisch angelegter Forschung (in Psychologie und Sozialwissenschaf-
ten). Aber auch die erfahrungsbasierten Intuitionen der Alltagsmenschen und 
die diese artikulierende Umgangssprache waren für ihn philosophisch belang-
voll.8 

Als Friedensaktivist wandte er sich nach dem 2. Weltkrieg Demokratie- und 
Gandhi-Studien zu. Vor allem als Folge eines Aufenthaltes in Berkeley 1939, 
wo er die amerikanische Sozialforschung kennenlernte, förderte er in seinem 
Kreis hervorragende norwegische Sozialwissenschaftler (wie Stein Rokkan, 
Vilhelm Aubert und Johan Galtung), was zur Bildung des Instituts für Sozialfor-
                                                                    
6  Vor allem wurde Zappfe von dem deutschen Biologen Jakob von Uexküll (1864-1944), der 
den Begriff „Umwelt“ entwickelte, beeinflusst. Dieser Begriff wird heute häufig kritisiert, da er 
suggeriert, dass alles um den Menschen herum und auf ihn hin geordnet ist. Solche anthropo-
zentrischen Konnotationen sind aber bei Zappfe abwesend; bei ihm heißt „Umwelt“ eher „Mit-
welt“. 
7 Arne Næss, Det frie menneske: en innføring i Spinozas filosofi (3. Ausg.), Oslo 1999, S. 134-
145. 
8 „Author’s Introduction to the Series“, The Selected Works of Arne Naess (von nun an: SWAN), 
Bd. X, S. lx. 



 

 

113 

schung in Oslo 1950 beitrug. Überhaupt war der Einfluss von Næss auf die 
akademische und öffentliche Welt im Nachkriegs-Norwegen immens. Während 
der 60er Jahre wurde er immer mehr auf die Anzeichen der von der Menschheit 
verursachten Naturzerstörung aufmerksam, unter anderem durch die Anregung 
von Rachel Carsons Buch „Der stumme Frühling“ (1962). Wohl als Folge der 
Gandhi-Lektüre schließ sich Næss einer modernen Interpretation hinduistischer 
Texte an, die weitgehend seinem Spinozismus entsprach: Diese drücken Ideen 
wie die Einheit aller Lebewesen, Nicht-Beschädigung und Selbstverwirklichung 
aus.9 Etwa dieselben Vorstellungen und Werte entdeckte er im Buddhismus 
während mehrerer Aufenthalte in Nepal (auch Gandhi war, wie bekannt, vom 
buddhistischen Denken beeinflusst).10 Angesichts der latenten Umweltkrise 
entschied er sich schon 1970 (im Alter von 58 Jahren) dafür, seine Professur 
an der Universität Oslo aufzugeben, um sich der ökophilosophischen Arbeit 
und dem Umweltaktivismus voll widmen zu können. 

Ökosophie und Tiefenökologie 
In dem „ökosophischen“ Entwurf, den Næss im Laufe der folgenden Jahrzehnte 
entwickelte, sammeln sich sämtliche Denklinien seiner bisherigen Philosophie 
und Sozialforschung. Denn Næss’ Ökosophie ist nicht etwa eine philosophi-
sche Erörterung von ökologischen Fragen im engeren Sinne, sondern stellt ge-
radezu einen kompletten philosophischen Entwurf dar.11 Næss war nicht der 
Erfinder der Ökophilosophie und seine Gedanken sind von anderen modifiziert 
worden, er hat aber den Begriff Ökosophie geprägt und die Weichen für ihre 
Weiterentwicklung gestellt.12 
Bereits im Jahre 1965 verfasste Næss seinen kleinen Aufsatz „Nature Ebbing 
Out“, zur Verteidigung der „wilden“, unberührten Natur, was heute in der ameri-

                                                                    
9 Knut A. Jacobsen, “Bhagavadgita, Ecosophy T, and deep ecology”, Inquiry 39 (1999), 219-
238. 
10 Deane Curtin, “A state of mind like water: Ecosophy T and the Buddhist traditions”, Inquiry 39 
(1999), 239-253. Sigmund Kvaløy Setreng betont den engen Zusammenhang zwischen hindu-
istischen und buddhistischen Impulsen bei seinem Lehrer Næss, „To økofilosofier i Norge; 
deres begynnelse og en del til», in Norsk filosofisk tidsskrift 37 (2002), 117-126 (Hinweis: S. 
118-119). 
11 S. Glassers Kennzeichnung von „Naess’ deep ecology approach“: „it is essentially an outline 
of a general philosophy of life“ (ibid. xlii). 
12 Zur Quellenlage: Næss hat eine Menge von Aufsätzen zu ökophilosophischen Fragen inter-
national publiziert, vor allem in englischer Sprache. Viele von diesen und Übersetzungen von 
Beiträgen in norwegischer Sprache (sowie auch früher nicht publizierte Arbeiten) sind im SWAN 
Bd. X gesammelt worden: Deep Ecology of Wisdom. Explorations in Unities of Nature and Cul-
tures, Dordrecht 2005. Eine bearbeitete englische Übersetzung von Økologi, samfunn og livsstil 
(1. Ausg. 1971: Økologi og filosofi) erschien 1989: Ecology, Community, and Lifestyle. Outline 
of an ecosophy, Cambridge. Diese wurde wieder ins Deutsche übersetzt: Die Zukunft in unse-
ren Händen. Eine tiefenökologische Philosophie (Hrsg.: David Rothenberg), Wuppertal 2013. 
Es liegen etliche kurze Einführungen in Næss’ Philosophie und Ökosophie vor. Am leichtesten 
zugänglich sind die Einleitungen der Herausgeber (Harold Glasser) in SWAN Bd. X (S. xiii-lviii 
und lxv-lxxi) und (Rothenberg) in Die Zukunft in unseren Händen (S.13-44). 



 

 

114 

kanischen Wilderness-Debatte aufgenommen wird.13 Hier argumentierte er für 
das, „what is and has always been perfectly good for itself“ – gegen eine in-
strumentelle Bewertung der Natur.14 Sechs Jahre später erschien die erste sys-
tematische Darstellung seiner Ökosophie.15 Schon in diesem Entwurf sind die 
meisten Leitbegriffe und Gesichtspunkte, die in den folgenden Jahrzehnten 
weiterentwickelt wurden, zu erkennen. Næss‘ erster internationaler Beitrag be-
traf die tatsächliche Umweltbewegung: Als „Summary“ stellte er 1973 Haupt-
punkte eines Vortrags (1972) über „The Shallow and the Deep, Long-Range 
Ecology Movement“ dar.16 Dieser Befund bestätigt die pragmatische Verortung 
seiner Philosophie und Ökosophie: Sein „System“ ist nicht theoretisch ausge-
klügelt, sondern in lebenspraktischen Bezugsrahmen begründet. Sein Standort 
– und Ziel – als Ökophilosoph ist „the ecology movement“. Diese Bewegung 
besteht aus zwei grundverschiedenen Denkweisen und Strategien: Die mo-
mentan vorherrschende, „flache“ (oberflächliche; engl: „shallow“, norw.: 
„grunn“) Umweltbewegung beschäftigt sich mit kurzfristigen Lösungen von aku-
ten, die Menschheit unmittelbar bedrohenden Problemen wie Verunreinigung 
und Rohstofferschöpfung. Diese reformistische Annäherung beruht auf wissen-
schaftlichem, technologischem und wirtschaftlichem Optimismus. Auf weltan-
schauliche, soziale und politische Wurzeln der ökologischen Krise wird nicht 
Rücksicht genommen. Die „tiefe“, langfristige Umweltbewegung dagegen ist 
von fundamentalen Ideen und Werten getragen:  
Diversität: Die erwünschte individuelle und kollektive Selbstentfaltung setzt eine 
Verwirklichung unterschiedlicher Entfaltungsmöglichkeiten voraus. 

- Komplexität: Reife, stabile Ökosysteme sind durch große Findigkeit und 
vielseitige bzw. flexible Anwendung von Ressourcen gekennzeichnet.  

- Autonomie: Sowohl die Bio- als auch die Humanökologie zeigen, dass 
lebensfähige Gemeinschaften Selbstbestimmung und lokale Selbstver-
waltung voraussetzen. 

- Dezentralisierung: Je zentralisierter und größer die wirtschaftlichen und 
administrative Einheiten sind, je fragmentarischer werden die Selbstver-
waltung und Selbstbestimmung der einzelnen Teile. 

- Symbiose: Ein freiheitliches und respektvolles Zusammenleben, in dem 
die Teilnehmer ihre Eigenart und besondere Anpassungen an die Um-
welt verwirklichen dürfen, bedeutet gegenseitiges Nutzen.  

- Egalitarismus: Das grundsätzlich gleiche Recht jedes Lebens auf Selbst-
entfaltung ist ein Grundprinzip in der Biosphäre, das sowohl unter Men-
schen gilt als auch für ihr Verhältnis zu anderen Lebensformen. 

- Klassenlosigkeit: Dieses Prinzip bedeutet zunächst politischer Kampf 
gegen extrem ungerechte Ressourcenverteilung in und unter Großge-

                                                                    
13 Vgl Christina Pinsdorf, „Wildnis als naturethisches Leitbild im Anthropozän?“, in: Forum Phi-
losophie International 71, Zürich 2022, S. 47-54 
14 Aus dem Norwegischen übersetzt in SWAN Bd. X, S. 3-5 (Zitate: S. 4-5). 
15 Økologi og filosofi. 
16 Jetzt in SWAN Bd. X, S. 7-12. 



 

 

115 

sellschaften, dadurch aber auch Bekämpfung des Überverbrauchs und 
Förderung des Sinnes für Lebensqualität.17 

Diese die „tiefenökologische“ Bewegung kennzeichnenden Normen und Ten-
denzen sind, laut Næss, nicht einfach von der ökologischen Wissenschaft ab-
geleitet, sondern „the lifestyle of the ecological field-worker suggested, inspired, 
and fortified the perspectives of the deep ecology movement“18. Tatsächlich hat 
dieser gemeinsame Hintergrund weltweit bemerkenswerte Konvergenzen her-
vorgebracht. Næss will mit seinem Überblick nichts mehr als kondensierte Ko-
difikationen von diesen Konvergenzen formulieren.19 In seiner Sicht ist die 
Umweltbewegung interessant und wichtig, insofern sie grundsätzlich ökophilo-
sophische Grundsätze normativer Art vertritt. Das heißt für Næss, dass eine 
Ökosophie das eigentliche Fundament der tiefenökologischen Bewegung bil-
det. Deshalb kann er die Kennzeichen der tiefenökologischen Bewegung eben-
falls als einheitlichen Rahmen für ökosophische Systeme betrachten.20  

Die Grundprinzipien der Tiefenökologie 
Worin bestehen denn nach Næss die „Grundelemente einer tiefenökologischen 
Programmatik“, die zugleich Grundsätze der Ökosophie bilden? Ich will haupt-
sächlich die letzte, ausgereifte Fassung des Programms darlegen, unter Einbe-
ziehung der ursprünglichen Fassung.21 
1. „Die Entfaltung menschlichen und nicht-menschlichen Lebens auf der Erde 

ist ein Wert an sich“, wobei der Wert der letztgenannten Lebensformen nicht 
von möglichen Vorteilen für die Menschen bedingt ist. Unter „Leben“ ver-
steht Næss auch komplexere Teile der Ökosphäre: Flüsse, Landschaften, 
Ökosysteme, aber auch „kulturell geprägte Lebenswelten“ – „‘die ganze le-
bendige Erde‘“.22 Im Prinzip gilt „Biospherical egalitarianism“, d. h. „the 
equal right to live and blossom“, als intuitiv klares und offensichtliches Wer-
teaxiom. Die Klausel „im Prinzip“ ist notwendig, da jede realistische Praxis 
auch Töten, Ausnützung und Unterdrückung einschließen wird.23 

                                                                    
17 Ibid. 7. 
18 Ibid. 11. 
19 Glasser schreibt zu Recht: „Naess does not see himself as ‚inventing‘ deep ecology. Rather, 
he gave a name and a philosophical framework to a minority tradition“ (ibid. xlii). 
20 Ibid. 11f. 
21 In „The Shallow and the Deep, Longe-Range Ecology Movement“ (1973) formuliert Næss 7 
Grundsätze. Die 1984 zusammen mit George Sessions verfasste „Basic Principles of Deep 
Ecology“ (8_Principles_of_Deep_Ecology.pdf (d3n8a8pro7vhmx.cloudfront.net)) umfassen 8 
Punkte. Seine letzte Fassung (mit Explikationen und Begründungen), die weitgehend den „Ba-
sic Principles“ entspricht, befindet sich in Die Zukunft in unseren Händen, S. 54-59. Die einfa-
che Sprache und die relativ vagen Formulierungen, die die späteren Fassungen kennzeichnen, 
sollen die Selbstidentifizierung der Leser mit der tiefenökologischen Bewegung erleichtern. 
(Ibid. 59) Für ein philosophisch geschultes Publikum sind die präzisere Begrifflichkeit und die 
Denkfiguren der ursprünglichen Fassung aufschlussreicher. 
22 Die Zukunft in unseren Händen, S. 54.56. 
23 „The Shallow and the Deep“, S. 7.  

https://d3n8a8pro7vhmx.cloudfront.net/btcearthalliance/pages/4974/attachments/original/1619477130/8_Principles_of_Deep_Ecology.pdf?1619477130


 

 

116 

2. Auch „die Vielfalt der Lebensformen“ (ihre „Diversität“), im oben genannten 
Sinn, ist „ein Wert an sich“. Dabei geht es nicht nur um ihr nacktes Überle-
ben, sondern ihre jeweilige „Abundanz“. Der Eigenwert der Lebensformen 
wird hier betont. Næss kann aber auch auf ihre funktionelle Notwendigkeit 
hinweisen: „Erst diese Vielfalt ermöglicht eine gedeihliche Entwicklung des 
menschlichen und des nicht-menschlichen Lebens auf diesem Planeten.“24 
In der ursprünglichen Fassung wird „Symbiose“ als ausgleichendes Prinzip 
neben „Diversität“ eingeführt, und zusammen werden diese Prinzipien auf 
die menschliche Gesellschaft bezogen, unter der Überschrift „Anti-class“-
Einstellung. Überhaupt will Næss die Hauptprinzipien der Umweltbewegung 
auf menschliche Gruppenkonflikte anwenden. In einem weiteren Punkt wird 
ökologische „complexity“ auf gesellschaftliche Verhältnisse überführt: Nicht 
nur als Parallele zur Natur, sondern als Teil der Natur soll es Arbeitsteilung 
geben, nicht aber Fragmentierung der Arbeit. Auch komplexe Ökonomien 
sollen unterstützt werden, ebenfalls eine integrierte Vielfalt von Lebenswei-
sen.25 

3. Nur wenn „ein elementares Bedürfnis oder eine existenzielle Notlage“ ihn 
dazu zwingen sollte, darf der Mensch diese Vielfalt „zerstören“.26 

4. Nach diesen Kriterien bewertet sind „die heutigen Eingriffe des Menschen in 
den Naturhaushalt […] drastisch überzogen“. Denn diese bewirken „die ra-
sante Zerstörung des gesamten Ökosystems“. Es ist aber für Næss grund-
sätzlich nichts dagegen einzuwenden, „dass der Mensch – wie auch andere 
Lebewesen es tun – an Ökosystemen Veränderungen vornimmt“, so wie 
homo sapiens schon immer die Erde verändert hat.27 

5. Eine deutliche „Abnahme der Weltbevölkerung“ ist dringend geboten, um die 
angemessene Entfaltung der übrigen Lebewesen zu sichern.28 

6. Die bedrohliche Lage muss positiv verändert werden. Dazu „bedarf es einer 
neuen Politik, die dem von unserem konsum- und profitorientierten Wirt-
schaftssystem begünstigten Raubbau der Natur Einhalt gebietet.“ Die heute 
vorherrschende Marktideologie und das Setzen auf Wirtschaftswachstum 
müssen überwunden werden.29 In der Ursprungsfassung des Programms 
ist „Local autonomy and decentralization“ als ein selbständiges Prinzip for-
muliert. Nicht nur die lokale Selbstverwaltung soll gefördert werden, son-
dern auch materielle und mentale Selbstversorgung.30 

7. „Auf der ideologischen Ebene gilt es, die Weichen so zu stellen, dass eine 
(durch intrinsische Werte definierte) Lebensqualität mehr gilt als ein ledig-
lich auf Konsum basierender hoher Lebensstandard.“31 

                                                                    
24 Die Zukunft in unseren Händen, S. 54-56. 
25 „The Shallow and the Deep“, S. 8-10. 
26 Die Zukunft in unseren Händen, S. 55f. 
27 Ibid. 55.57. 
28 Ibid. 55. 
29 Ibid. 55.58f. 
30 „The Shallow and the Deep“, S. 10f. 
31 Die Zukunft in unseren Händen, S. 55.59. 



 

 

117 

8. Die persönliche Anerkennung der Berechtigung dieser Forderungen schließt 
auch „die Verpflichtung ein, sich auch persönlich für die Durchsetzung der 
notwendigen Veränderungen einzusetzen“.32 

Wenn wir das von Næss dargestellte Programm der tiefenökologischen Bewe-
gung im Umriss betrachten, wird deutlich, dass er mit seinem Grundprinzip des 
biosphärischen Egalitarismus den herkömmlichen Anthropozentrismus aus-
schließen will. Denn dieser führt nicht nur zur Unterdrückung und Vernichtung 
von anderen Lebensformen, sondern entfremdet auch den Menschen von sich 
selbst, als Teil der Gesamtnatur. Es wird aber zugleich deutlich, dass Næss 
kein Antihumanist ist. Denn sein bewusster Standort ist der menschliche, und 
die besonderen Qualitäten des Menschen als Lebewesen und seine Stellung in 
der Biosphäre berechtigen die praktische Priorität der menschlichen Bedürfnis-
se und Interessen vor anderen Organismen. Der basale Antrieb ist für Næss 
die spontane Anschauung, in der ein Mensch von der Größe oder der Feinheit 
der ihn umgebenden Natur überwältigt wird, aber auch sich selbst als Teil der 
Natur und die Natur als Teil seines Selbst erlebt. 

Wir bemerken im tiefenökologischen Programm, dass für Næss nicht erst 
die akute Umweltlage, sondern schon die grundsätzliche Einheit der Biosphäre 
eine Umstellung der menschlichen Gesellschaft und Kultur nach ökologischen 
Prinzipien fordert. In der frühesten Fassung des tiefenökologischen Programms 
wird diese Perspektive breit ausgeführt und in politisch-soziale Programmpunk-
te umgesetzt. In den späteren Fassungen sind diese Bezüge eher implizit da – 
wahrscheinlich waren die Konkretisierungen teilweise zu kühn und kontrovers, 
auch in der Umweltbewegung selbst. 

Inhaltlich ist SELBSTverwirklichung für Næss Anfang und Ziel des ökoso-
phischen Denkens – wieder ein Beispiel seiner Anwendung von philosophisch 
reflektierter Vagheit: Er nimmt einen vertrauten Begriff auf, der einen Grundwert 
der westlichen Moderne und besonders der Karrierekultur ausdrückt, um ihn im 
Sinne der Ökosophie umzuprägen. Die subjektivistische bzw. subjektphiloso-
phische Verengung des Selbst und seines Weltblicks wird abgewiesen, zu-
gunsten eines Verständnisses des Selbst als integriertem Teil der Gesamtna-
tur. Durch diese weite Identifizierung entwickelte Næss eine Lebensphilosophie 
(wieder eine Annektierung und Umprägung eines herkömmlichen Begriffs!), in 
der das Leben in einem nichtindividualistischen, nichtdualistischen und nicht-
anthropozentrischen Sinn verstanden wird. SELBSTverwirklichung heißt in die-
ser universalen Ausweitung nicht schlechthin die Realisierung des individuellen 
Lebenspotentials oder des Optimums der Gattung Mensch, sondern die Ver-
wirklichung des Menschlichen als Teil des universalen Lebens, oder auch um-
gekehrt: der optimale Beitrag der Menschheit bei der Verwirklichung der blei-
benden Schönheit und Vielfalt der Erde, kulturell wie biologisch.   

Um die Ökosophie zu verwirklichen ist für Næss politischer Aktivismus ge-
boten. Denn nur durch radikale Maßnahmen struktureller Art kann dem desas-
                                                                    
32 Ibid. 55. 



 

 

118 

trösen Weg unserer Gesellschaft eine Schranke gesetzt werden. Næss gibt in 
seiner Ökosophie bewusst nur allgemeine Richtlinien dafür. Aber in vielen Auf-
sätzen – sowie durch persönliche Aktionen – konkretisiert er seine ökosophi-
schen Visionen in eine politische Richtung. Dementsprechend erwartet er von 
tiefenökologisch orientierten Aktivisten und Bewegungen immer neue, kreative 
Umsetzungen in Analyse und praktisches Handeln. 

Ökosophie und Bildung 
Der Realismus des ökosophischen Programms kann in unserer gegenwärtigen 
Zeitlage mit guten Gründen bezweifelt werden. Kann man in einer Zeit, in der 
die Weltbevölkerung immer mehr von der Natur entfremdet und im eisernen 
Käfig des herrschenden Globalismus, der gnadenlosen Marktwirtschaft und der 
betäubenden Konsumgesellschaft, der Übermacht elektronischer Medien und 
des Drucks antidemokratischer Ideologien gefangengenommen ist, wirklich er-
warten, dass die Menschen der zarten Stimme der Natur lauschen? Müssen wir 
nicht zunächst zufrieden sein, wenn Menschen, Behörden und Machthaber im 
Sinne der „flachen“, oberflächlichen Umweltbewegung ernsthaft versuchen, die 
schlimmsten Folgen der Verschmutzung unseres Lebensmilieus und den 
Raubbau an Naturressourcen abzuwenden, die Überbevölkerung zu begren-
zen, usw.? Wir können aber auch, als Staatsbürger und Philosophen in relativ 
demokratischen Staaten, wo die Erziehung der Heranwachsenden und rationa-
le Argumentation immer noch Chancen haben, zurückfragen: Müssen wir nicht, 
um die dringend notwendige ökologische Wende durchsetzen zu können, die 
Besinnung auf das Grundsätzliche – unser Selbstverständnis als Menschen, d. 
h. als in der Natur in jeder Hinsicht eingebettete Lebewesen – fördern? Da die 
Ökosophie als geeignet scheint, Kinder und Jugendliche an solchen Reflexio-
nen heranzuführen, und sie dazu herkömmlichen norwegischen Lebensweisen 
und Mentalitäten entsprungen ist, wäre zu erwarten, dass diese philosophi-
schen Ideen in unserer Lehrkräftebildung einen Niederschlag gefunden haben. 
Wir wollen nun untersuchen, inwieweit dies tatsächlich der Fall ist. 

Es ist zu erwarten, dass die LehrerInnenausbildung in Norwegen, wie in al-
len anderen Ländern auch, unter dem Druck politischer Zwänge steht, die nicht 
nur gesellschaftliche Erwartungen, sondern auch internationale Trends wider-
spiegeln. Es ist bezeichnend, dass sowohl die nationale Wettbewerbsfähigkeit 
als auch die Vorbereitung auf eine unbekannte Zukunft zu den wichtigsten Er-
fordernissen für norwegische Schulen und damit auch für die LehrerInnenaus-
bildung gehören. Der Begriff Kompetenz wird dabei ausschließlich auf die An-
wendung von Wissen und Fertigkeiten zur Lösung von Problemen und zur Be-
wältigung von zukünftigen Herausforderungen bezogen. Gleichzeitig werden 
ökologische Überlegungen berücksichtigt, wenn auch in unterschiedlichem 
Maße. 

Die Art und Weise, wie die norwegische Schule historisch dem Umweltden-
ken Raum gegeben hat, lässt sich in drei Phasen unterscheiden, die mit der un-



 

 

119 

terschiedlichen gesellschaftlichen Wahrnehmung des Themas übereinstim-
men33: Bis etwa 1970 lag der Schwerpunkt auf dem traditionellen Naturschutz, 
d. h. dem persönlichen, praktischen Umgang mit der Natur. Danach verlagerte 
sich die Aufmerksamkeit auf den Umweltschutz, d. h. auf regionale und globale 
Probleme, die mit Umweltverschmutzung und Ressourcenknappheit im Zu-
sammenhang standen. Nachdem die Weltkommission für Umwelt und Entwick-
lung (die Brundtland-Kommission) 1987 ihren Bericht über nachhaltige Entwick-
lung vorgelegt hatte, änderte sich das Verständnis des Problembereichs in ei-
ner Weise, die bis heute in den norwegischen Schulen Spuren hinterlassen hat. 
Seit den 1990er Jahren wird die Beziehung zwischen Natur und Mensch in der 
Elementarstufe durch das Konzept der nachhaltigen Entwicklung hervorgeho-
ben. Dies spiegelt sich auch in dem 2020 eingeführten Lehrplan (LK20) wider 
sowie in den Richtlinien für die Lehrkräfteausbildung, die um die gleiche Zeit 
formuliert wurden. 

Umweltethik in dem heutigen Lehrplan 
In den allgemeinen nationalen Richtlinien für die Lehrkräfteausbildung heißt es, 
dass die Studiengänge „die Nachhaltigkeitsagenda der Vereinten Nationen in 
Norwegen verwirklichen sollen, indem sie eine integrative, gerechte und hoch-
wertige Ausbildung und lebenslanges Lernen für alle gewährleisten.“34 In den 
besonderen Richtlinien der Lehrkräfteausbildung für die Elementarschule kön-
nen wir weiterhin lesen, dass sie „die internationale Zusammenarbeit und Soli-
darität fördern soll, um eine nachhaltige Entwicklung und einen sozialen Aus-
gleich zu erreichen“, und dass sie „die Studierenden dazu qualifizieren sollen, 
eine Ausbildung für nachhaltige Entwicklung als interdisziplinäres Thema zu 
behandeln.“ Die Lehrkräfteausbildung der Elementarschule sei außerdem ver-
pflichtet, „forschungsbasiertes Wissen über Klima, Umwelt und Entwicklung 
sowie Fachwissen“ den SchülerInnen beizubringen, damit sie Kenntnisse, Ein-
stellungen und praktische Fähigkeiten erhalten, die für eine nachhaltige Ent-
wicklung notwendig sind.35 Diese Aufgabe wird in den Richtlinien für das Unter-
richtsfach Natur folgendermaßen hervorgehoben: 

„Die Ausbildung für nachhaltige Entwicklung erfordert Grundschullehrer, die 
über Kenntnisse sowohl der lokalen als auch der globalen Umwelt- und Klima-
herausforderungen verfügen. Sie müssen in der Lage sein, einen Unterricht zu 
organisieren, der die Freude an der Natur und das Verantwortungsbewusstsein 
der SchülerInnen fördert, was sich schließlich zu Wissen und Engagement für 

                                                                    
33 Vgl. Astrid Sinnes & Ingerid S. Straume, „Bærekraftig utvikling, tverrfaglighet og dybdelæring: 
fra big ideas til store spørsmål“, Acta Didactica Norge 11, 3/2017.  
34 Universitets- og høgskolerådet, Fellestekst for retningslinjene for alle typer av lærerut-dan-
ning, 2018. https://www.uhr.no/temasider/nasjonale-retningslinjer/nasjonale-retningslinjer-for-
larerutdanningene/ 
35 Universitets- og høgskolerådet, Nasjonale retningslinjer for femårig grunnskolelærerutdan-
ning, trinn 1-7, 2018. https://www.uhr.no/temasider/nasjonale-retningslinjer/nasjonale-retnings 
linjer-for-larerutdanningene/, S. 10. Dies sind die Leitlinien für die Klassenstufen 1-7. Der glei-
che Wortlaut findet sich in den Leitlinien für die Klassenstufen 5-10. 

https://www.uhr.no/temasider/nasjonale-retningslinjer/nasjonale-retnings%20linjer-for-larerutdanningene/
https://www.uhr.no/temasider/nasjonale-retningslinjer/nasjonale-retnings%20linjer-for-larerutdanningene/


 

 

120 

die Umwelt entwickelt. Das Fach soll zeigen, dass wissenschaftliche und tech-
nologische Urteile auf ethischen Werten und Idealen beruhen.“36 

Die Richtlinien geben ansonsten nur wenige Hinweise zur Umweltethik oder 
zum ökologischen Denken. Wenn wir ein vollständiges Bild von den diesbezüg-
lichen Aufgaben der zukünftigen Lehrer haben wollen, müssen wir uns deshalb 
auch den Lehrplan der Elementarschule (LK20) zuwenden.  
Zunächst ist zu bemerken, dass der neue Lehrplan auf der Zweckklausel des 
norwegischen Bildungsgesetzes basiert. Laut dieses Gesetzes soll die Ausbil-
dung „auf den Grundwerten des christlichen und humanistischen Erbes und der 
Tradition beruhen, wie der Achtung der Menschenwürde und der Natur, der Freiheit 
des Geistes, der Nächstenliebe, der Vergebung, der Gleichheit und der Solidarität, 
Werte, die auch in anderen Religionen und Glaubensrichtungen zum Ausdruck 
kommen und in den Menschenrechten verwurzelt sind.“37 

Die Werte und Grundsätze dieses Gesetzes werden im Allgemeinen Teil 
des Lehrplans interpretiert und entwickelt. Neben der Betonung der Men-
schenwürde, der kulturellen Vielfalt, des ethischen Bewusstseins, des For-
schungsdrangs und der demokratischen Teilnahme als wichtigen Werten wird 
im Allgemeinen Teil betont, dass die Schule dazu beitragen soll, „dass die 
SchülerInnen Naturfreude, Respekt für die Natur und Klima- und Umweltbe-
wusstsein entwickeln.“38 Die SchülerInnen sollen auch erkennen, dass „der 
Mensch Teil der Natur ist und unter der Verpflichtung steht, mit ihr verantwor-
tungsvoll umzugehen.“39 Die SchülerInnen sollen nicht nur Naturkenntnisse er-
werben oder Naturerlebnisse suchen, sondern sie sollen lernen, die Natur zu 
respektieren. Weiter sollen die SchülerInnen „ein Bewusstsein dafür entwickeln, 
wie die menschliche Lebensweise die Natur und das Klima und dadurch auch 
unsere Gesellschaft beeinflusst.“40  

Diese Erinnerung an einen konkreten Zusammenhang zwischen Natur und 
Gesellschaft scheint von einer wechselseitigen Beziehung zwischen der uns 
umgebenden Natur einerseits und unseren sozialen Arrangements andererseits 
auszugehen. Ein solcher Eindruck wird noch verstärkt, wenn der Allgemeine 
Teil anschließend erklärt, dass „unsere gemeinsame Zukunft davon abhängt, 
dass künftige Generationen sich um den Planeten kümmern“, und dass „Wis-
sen, ethisches Bewusstsein und technologische Innovation“ nötig sind „um Lö-
sungen zu finden und die notwendigen Veränderungen in unserer Lebensweise 
vorzunehmen, um das Leben auf der Erde zu erhalten“.41 

                                                                    
36 Ibid., S. 53. 
37 Lov om grunnskolen og den vidaregåande opplæringa, 2008, §1-1.  
https://lovdata.no/dokument/NL/lov/1998-07-17-61  
38 Utdanningsdirektoratet, Overordnet del, 2017, Kap. 1.5. https://www.udir.no/lk20/overordnet-
del/?lang=nob 
39 Ibid. 
40 Ibid. 
41 Ibid. 



 

 

121 

Der Allgemeine Teil des neuen Lehrplans formuliert leitende Werte und 
Prinzipien für die Elementarbildung im Allgemeinen und für drei fachübergrei-
fende Hauptthemen im Besonderen, die durch die einzelnen Fachprogramme 
verfolgt werden sollen. Wie die Themen „Volksgesundheit und Lebensmeiste-
rung“ und „Demokratie und Mitbürgerschaft“ soll auch das Thema „Nachhaltige 
Entwicklung“ die SchülerInnen Kompetenzen befähigen, „aktuelle gesellschaft-
liche Herausforderungen zu bewältigen, die von Einzelpersonen und Gemein-
schaften auf lokaler, nationaler und globaler Ebene Engagement und Einsatz 
erfordern.“42 Es geht um das Erlernen von Problemlösungswegen durch An-
wendung von Wissen und Fertigkeiten aus unterschiedlichen Fächern. Konkret 
soll das Thema „Nachhaltige Entwicklung“ sich auf das „Verständnis der Bezie-
hung zwischen sozialen, wirtschaftlichen und ökologischen Bedingungen“ stüt-
zen und die SchülerInnen „in die Lage versetzen, verantwortungsvolle Ent-
scheidungen zu treffen und ethisch und umweltbewusst zu handeln.“43 Hier sol-
len sich die SchülerInnen mit klima- und umweltbezogenen Problemen be-
schäftigen, damit sie Zusammenhänge zwischen verschiedenen Aspekten er-
kennen sowie auch ein kritisches und konstruktives Verhältnis zur Rolle der 
Technologie bei der Lösung der Probleme entwickeln können. 

Ökosophie durch das Fach KRLE? 
Die Richtlinien für die Lehrkräfteausbildung und der Allgemeine Teil des Lehr-
plans betonen also die Bedeutung nachhaltiger Entwicklung und geben somit 
Anlass zu der Behauptung, dass Umweltethik in den norwegischen Schulen ei-
nen Platz hat. Ebenso deutlich ist es aber, dass ökosophisches Denken in die-
sen Dokumenten keine Rolle spielt.  

Wenden wir uns nun dem spezifischen Lehrplan für das Fach „Christentum, 
Religion, Lebensanschauung und Ethik“ (KRLE) zu. Wie schon erwähnt, soll 
„Nachhaltige Entwicklung“ in allen Fächern thematisiert werden. KRLE ist je-
doch ein Fach, das die Ethik an sich stärker betont als die übrigen, obwohl alle 
Fächer verpflichtet sind, die Wertebasis der Schule zu verwirklichen. Dement-
sprechend ist dieses Fach im norwegischen Lehrplan derjenige Ort, an dem 
umweltethische Werte am deutlichsten verankert sind. Darüber hinaus lässt 
sich die Behauptung erhärten, dass dieses Fach auch Anschlussmöglichkeiten 
für ökosophische Denkweisen bietet. Denn durch das Fach KRLE sollen die 
SchülerInnen „sich selbst, andere und die Welt um sie herum verstehen“44 und 
ein Urteilsvermögen angesichts gesellschaftlicher Herausforderungen entwi-
ckeln. Wie alle anderen Fächer hat auch das Fach KRLE seine fachspezifi-
schen Kernelemente. Hier sollen die SchülerInnen verschiedene Religionen 
und Weltanschauungen kennenlernen, sich mit ihnen auf unterschiedliche Wei-
se auseinandersetzen, existenzielle Fragen und Antworten erkunden, die Per-

                                                                    
42 Overordnet del, 2.5. 
43 Overordnet del, 2.5.3. 
44 Læreplan i kristendom, religion, livssyn og etikk, 2019, s. 2. https://www.udir.no/lk20/rle01-03 



 

 

122 

spektive anderer einnehmen und ethisch reflektieren. Diese didaktischen 
Schwerpunkte zeigen die ethischen Merkmale des Fachs im Vergleich mit an-
deren Fächern. Denn KRLE soll „Reflexion, philosophischen Dialog und Stau-
nen durch die Erkundung existenzieller Fragen“ ermöglichen und den Schüle-
rInnen helfen, „ethische Dilemmata zu erkennen und moralische Fragen zu dis-
kutieren.“ 45 
Der Lehrplan für das Fach macht deutlich, was dies für das interdisziplinäre 
Thema „Nachhaltige Entwicklung“ bedeutet: 

„Im Rahmen des fachübergreifenden Themas der nachhaltigen Entwicklung be-
schäftigen sich die SchülerInnen in KRLE mit existenziellen Fragen und ethi-
schen Überlegungen zur Natur und dem Platz des Menschen in ihr. Das bedeu-
tet, dass die SchülerInnen darüber nachdenken können, wie sich Mensch, Um-
welt und Gesellschaft gegenseitig beeinflussen, und wie sie verantwortungsvolle 
Entscheidungen treffen können.“46 

Betrachtet man jedoch die so genannten „Lernergebnisse“, die für die Klassen-
stufen 4, 7 und 10 aufgestellt werden, gibt es kaum konkrete Hinweise auf um-
weltethische Themen. Das relevanteste Lernziel findet sich in Klasse 7, wo es 
heißt, dass die SchülerInnen in der Lage sein sollen, „über existenzielle Fragen 
im Zusammenhang mit den menschlichen Lebensbedingungen und der Zukunft 
des Planeten nachzudenken“.47  

Angesichts der Tatsache, dass Nachhaltigkeit neben zwei anderen interdis-
ziplinären Themen in ein ohnehin schon disparates Fach eingebunden ist, dürf-
te es nicht überraschen, dass dieses Thema hinter der Beschäftigung mit dem 
Christentum und anderen Religionen, mit einer Vielfalt ethischer Probleme und 
mit etlichen philosophiegeschichtlichen Themen in den Schatten gerät. Die Art 
und Weise, wie Erkundung existenzieller Fragen und Antworten sowie ethische 
Reflexion als Kernelemente des Fachs betont sind, stellt aber auch eine Chan-
ce für eine Aktualisierung der Ökosophie dar. 

Wie wir schon gesehen haben, betonte Næss in seinen Prinzipien der Tie-
fenökologie nicht nur, dass das Wachstumsparadigma politisch überwunden 
werden müsse, sondern auch, dass jeder Mensch zu persönlicher Unterstüt-
zung dieser Entwicklung verpflichtet sei. Das ganze menschliche Selbstver-
ständnis soll geändert werden. Die Ablehnung des Anthropozentrismus und die 
Bildung eines neuen Verhältnisses zwischen Menschen und Natur lassen sich 
nur durch den Aktivismus des einzelnen Menschen verwirklichen.  

Das Fach KRLE kann die Entwicklung eines neuen ökologischen Bewusst-
seins bei den SchülerInnen durch Reflexion fördern. Zum Beispiel könnte man 
Fragen zur Wertestatus von Natur und Tieren oder existentielle Fragen zur Rol-

                                                                    
45 Ibid., s. 3. 
46 Ibid., s. 4. 
47 Ibid., s. 7. 



 

 

123 

le des Menschen auf der Erde diskutieren.48 Die damit verbundenen Schwierig-
keiten sind jedoch erheblich. Die Spannung zwischen dem Verständnis von 
Umweltethik als Förderung einer „Nachhaltigen Entwicklung“ auf der einen Sei-
te und einer ökosophische Umweltstrategie auf der anderen Seite ist kaum zu 
überwinden, denn der hübsch klingende, zwischen Ökonomie und Ökologie 
schillernde Begriff „Nachhaltige Entwicklung“ verdeckt aus ökosophischer Sicht 
den Ernst der Lage und die Radikalität der langfristigen Herausforderungen. 
„Entwicklung“ heißt in der Tat Wachstum – im Sinne der Marktwirtschaft – und 
lässt sich mit ökologischer Nachhaltigkeit schwer vereinen. In diesem Zusam-
menhang muss man sich daran erinnern, dass keine Bildungspolitik bzw. pä-
dagogische Strategien die Umweltkrise bewältigen können, sondern nur tief-
greifende strukturelle Veränderungen. 

Schlussbemerkungen 
Unsere Überlegungen dürften eindeutig gezeigt haben, dass man nicht ohne 
Weiteres von Einflüssen vonseiten der Ökosophie, in der Gestaltung von 
Næss, auf die norwegische Lehrkräfteausbildung oder den Unterricht der nor-
wegischen Elementarschule sprechen kann. Dieser Umstand ist wenig überra-
schend, wenn man die allgemeinen, nicht besonders eindeutigen Direktiven der 
Bildungsbehörden in den Blick nimmt. Weil die Schulen und damit auch die 
LehrerInnenausbildung von wirtschaftlichen Zwängen bestimmt werden, und 
weil Bildung wesentlich als Aufbau der Kompetenz verstanden wird, Wissen 
und Fähigkeiten zur Lösung künftiger Probleme einzusetzen, bedeutet „nach-
haltige Entwicklung“ als übergreifendes Thema nur oberflächliche Anpassung 
an die gegenwärtigen Verhältnisse, und nicht einen grundlegenden Wandel un-
serer Werte und Verhaltensorientierung. Eine ernsthafte Einbeziehung der 
Ökosophie würde wenigstens einen anderen Grundbegriff als „nachhaltige 
Entwicklung“ fordern. Das Fach KRLE besitzt hier Möglichkeiten, die noch zu 
entfalten sind. 

                                                                    
48 Vgl. Geir Skeie, «Etiske verdier og eksistensiell utforskning: Hvordan kan skolens religions- 
og livssynsundervisning arbeide med bærekraftig utvikling som tverrfaglig tema?», Nordisk 
tidsskrift for pedagogikk og kritikk 9 (März 2023), S. 19-32. 



 

 

124 

Philosophizing about Nature                                            
in Primary and  Secondary Education                             

in Flanders 

Griet Galle (Leuven) 

In this article, I discuss philosophizing about nature in primary and secondary edu-
cation in the Flemish Community. First, I introduce the topic of nature in relation to 
Flanders and outline the curricula about nature and philosophy (§1). Then I present 
some teaching projects in primary and secondary education in which philosophizing 
about nature is related to civic education and/or science (§2). Next, I discuss phi-
losophy of nature related to philosophy as a school subject in secondary education 
(§3). Finally, I formulate some reflections on the future of philosophy about nature in 
Flanders (§ 4). 

1. Curricula concerning nature and philosophy 
In this section, I discuss the link between nature and schools in Flanders and 
explore the attainment targets and learning plans concerning nature and phi-
losophy in primary as well as secondary education.  

1.1. Linking nature and schools in Flanders 
Flanders is a densely populated, urbanized, and industrialised region, with in-
tensive livestock farming and heavy traffic. Many Flemish schools are situated 
in an environment with a lack of surrounding nature. During primary (ages 6-12) 
as well as secondary (ages 12-18) education pupils learn about nature, in a 

 



 

 

125 

science curriculum that shifted from a knowledge-centred to an inquiry-based 
approach,1 and discuss environmental challenges. 

In primary education there is still attention to ‘nature connectedness’, i.e., 
the subjective relation to nature and its beauty: schools regularly organize na-
ture trips and sometimes have a small garden. In secondary education, on the 
contrary, little attention is paid to ‘nature connectedness,’ even though research 
shows that it could have advantages for academic performances and the physi-
cal and mental health of adolescents.2 Many teenagers seem to be worried 
about the ecological challenges, as in 2019 large numbers of truant pupils at-
tended the climate demonstrations in Belgian cities, organized by Youth for 
Climate. 

1.2. Attainment targets concerning nature 
The Flemish Parliament formulates attainment targets, which get a didactical in-
terpretation in the learning plans or didactic sheets of umbrella organisations, 
such as GO! (organized by the Flemish community) and Catholic Education 
Flanders (which represents the majority of the schools). Following a broad so-
cial debate on what pupils should learn at school, in 2018 the Flemish Parlia-
ment decided that new attainment targets for education would be formulated in 
function of sixteen key competences.3 ‘Nature’ is present in the ‘competences 
in […] natural sciences […] and STEM [= science, technology, engineering, and 
mathematics]’, the ‘competences in spatial awareness’ (i.e., geography), ‘sus-
tainability competences’, and ‘civic competences.’ 

For primary education, these key competences have not yet been concre-
tised in new attainment targets, but the existing targets already call for attention 
to the environment, related to the domain of ‘sciences […] – nature’. The tar-
gets as well as the learning plans ask that pupils act in a sustainable way (e.g., 
sort waste) and that they experience, research, and illustrate how people influ-
ence the environment in both a positive and negative way and how environ-
mental problems are often based on conflicting interests. They mention the ob-
jective that pupils have an attitude of respect and care for nature; in the Catho-
lic learning plans this is formulated as gratitude, admiration, and wonder for na-
ture, caring for creation, and taking responsibility for the care of animals and 
                                                                    
1 Jelle De Schrijver, John De Poorter, Eef Cornelissen, and Richard Anthone, “Pilot Study on 
the Introduction of Philosophical Dialogues in Flemish Science Classes: Can a Rabbit Be a 
Scientist?,” in Family Resemblances: Current Trends in Philosophy with Children, ed. Ellen 
Duthie, Felix Garcia Moriyon, and Rafael Robles Loro (Madrid: Anaya, 2018), 239-51, esp. 239. 
2 Sofie Heyman, Toon Jansen, Wanda Sass, Jelle Boeve-de Pauw, Hans Keune, Nele Michels, 
and Peter Van Petegem, “Natuurbetrokkenheid bij jongeren in het secundair onderwijs: 
Literatuurstudie en casestudie. Wetenschappelijk rapport” (Antwerpen: Universiteit Antwerpen, 
2021). 
3 “Vlaamse codex: Decreet houdende wijziging van het decreet basisonderwijs van 25 februari 
1997 en de Codex Secundair Onderwijs, wat de onderwijsdoelen betreft,” Staatsblad 
09/03/2018, 
https://codex.vlaanderen.be/Zoeken/Document.aspx?DID=1029100&param=inhoud&AID=1236
427, art. 2 and art. 6. 

https://codex.vlaanderen.be/Zoeken/Document.aspx?DID=1029100&param=inhoud&AID=1236427
https://codex.vlaanderen.be/Zoeken/Document.aspx?DID=1029100&param=inhoud&AID=1236427


 

 

126 

plants. The anthropocentric orientation of one of the attainment targets (viz., 
“Pupils show respect and care for nature in the awareness that human beings 
depend on the natural environment for their living needs”), has not been copied 
in the learning plans of GO! and Catholic Education Flanders.4 

For secondary education, the key competences have been made concrete 
in new attainment targets, which have been introduced in 2019-20 in the first 
year, in 2020-21 in the second year, … and will be introduced in 2024-25 in the 
sixth year. However, these new attainment targets were quashed by the Bel-
gian Constitutional Court in June 2022, at the request of the Catholic and 
Steiner schools because they would compromise freedom of education, as they 
were very detailed and comprehensive.5 In the revised attainment targets, ap-
proved by the Flemish Parliament in July 2023, several targets were deleted. 
The destroyed attainment targets contained several targets related to the sus-
tainability competence that students “take a critical look at the mutual influence 
between social domains and developments and their impact on the (global) so-
ciety and the individual.” The attainment targets linked to this competence 
stated that “pupils act with a view to sustainable development” and that with re-
spect to sustainability issues, “pupils explain the complexity and interrelated-
ness” and “the impact of global challenges […] on the local level.” They should 
apply ‘system thinking,’ which supposed that they take into account short- and 
long-term consequences, the difference between parts and wholes, relations 
between causes and effects, uncertainty, and different perspectives. The sus-
tainable development goals of the United Nations and the five P’s (planet, 
prosperity, people, partnership, peace) formed the frame of reference.6 The re-
vised attainment targets state that due to the interrelationship of the key com-
petency of sustainability with other competencies, [...] no separate attainment 
targets have been formulated. The only clear target that remains is related to 
spatial awareness: “Students analyze causes and consequences of the en-
hanced greenhouse effect.”7 

                                                                    
4 Onderwijs Vlaanderen, “Onderwijsdoelen,” https://onderwijsdoelen.be/ - Basisonderwijs – 
Lager onderwijs – Wetenschap en techniek > Eindtermen – Milieu (1.23-1.26); Katholiek 
Onderwijs Vlaanderen, “Zin in leven, zin in leren” – Ontwikkeling van oriëntatie op de wereld – 
Oriëntatie op de natuur, OWna7,  
https://zill.katholiekonderwijs.vlaanderen/#!/leerinhoud/OW/na/7; GO! Pro, “Leerplan 
wereldoriëntatie basisonderwijs,”  
https://pro.g-o.be/pedagogische-begeleiding-leerplannen-nascholing/leerplannen/leerplannen-
bao/wereldorientatie, 3.2.8. Milieu-educatie. 
5 See Judit Verstraete, “Grondwettelijk Hof vernietigt nieuwe eindtermen tweede en derde 
graad secundair Onderwijs,” 16/06/22, https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2022/06/16/eindtermen-
uitspraak-grondwettelijk-hof/. 
6 Onderwijs Vlaanderen, “Onderwijsdoelen,” https://onderwijsdoelen.be/ – Secundair onderwijs 
– 1ste graad - na modernisering –Burgerschap > Eindtermen + Duurzaamheid > Eindtermen; 
same topics in “2e graad - na modernisering - vernietigd” and “3e graad - na modernisering - 
vernietigd.” The attainment targets for the first grade were not squashed, as they had been 
approved in an earlier phase, but they will also be reduced soon.  
7 Onderwijs Vlaanderen, “Onderwijsdoelen,” https://onderwijsdoelen.be/ – Secundair onderwijs  

https://onderwijsdoelen.be/
https://zill.katholiekonderwijs.vlaanderen/#!/leerinhoud/OW/na/7
https://pro.g-o.be/pedagogische-begeleiding-leerplannen-nascholing/leerplannen/leerplannen-bao/wereldorientatie
https://pro.g-o.be/pedagogische-begeleiding-leerplannen-nascholing/leerplannen/leerplannen-bao/wereldorientatie
https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2022/06/16/eindtermen-uitspraak-grondwettelijk-hof/
https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2022/06/16/eindtermen-uitspraak-grondwettelijk-hof/
https://onderwijsdoelen.be/
https://onderwijsdoelen.be/


 

 

127 

1.3. Attainment targets for philosophy 

1.3.1. No attainment targets for philosophy for all pupils 
The key competences do not include competences concerning philosophy, 
which implies that there are no attainment targets for philosophy that should be 
reached by all pupils. Yet in primary education the attainment targets con-
cerning social skills contain the objective that “pupils can be critical and formu-
late their own opinion,” and schools have the freedom to philosophize with their 
pupils. 

In secondary education, the “learning competences, including […] critical 
thinking” determine that pupils should process information critically. The ‘civic 
competences’ include an attainment target to “engage in informed, substan-
tiated, and constructive dialogue about social issues,” which can be linked with 
Socratic conversation and argumentation theory. In the destroyed attainment 
targets, civic competences encompassed critical reflection on sustainability is-
sues (ages 12-14) and “on the importance of, and different views on, sustain-
able development” (ages 16-18, not in vocational education),8 but in the new 
version of the targets, the topics are open. 

Both before and after the educational reform, schools are free to include 
philosophy as an optional subject in their curriculum or to deal with philosophy 
in other courses, such as religion or non-confessional ethics. In this context, 
teachers may choose to discuss the topic ‘nature’ from a philosophical perspec-
tive. 

1.3.2. Attainment targets for philosophy in some study-fields 
In 2021 the Flemish Parliament approved attainment targets for philosophy for 
the first time in the history of education in Flanders. These learning objectives 
only relate to pupils in three study fields (Human Sciences, Welfare Sciences, 
and Rudolf Steiner education), who take philosophy as a subject from the third 
to the sixth year.. The attainment targets mention that pupils should reflect on 
philosophical-anthropological views, using pairs of philosophical concepts, such 
as ‘nature and culture.’9 Currently, the didactic interpretations of these attain-
ment targets in the learning plans (of Catholic Education Flanders) or didactic 
sheets (of GO!) are only available for the third, fourth, and fifth years.10 

                                                                                                                                                    
– 2e graad - na modernisering – Duurzaamheid > Eindtermen + Ruimtelijk bewustzijn > 
Eindtermen; same topics in “3e graad - na modernisering.” 
8 Onderwijs Vlaanderen, “Onderwijsdoelen,” https://onderwijsdoelen.be/ – Secundair onderwijs 
– 2e graad - na modernisering - vernietigd – Burgerschap > Eindtermen; same topics in “3e 
graad - na modernisering - vernietigd.” 
9 Onderwijs Vlaanderen, “Onderwijsdoelen,” https://onderwijsdoelen.be, Secundair onderwijs - 
3de graad - na modernisering, Filosofie > Specifieke eindtermen. 
10 As all final attainment targets for the third to the fourth year have been quashed (see footnote 
5), the educational organizations have not yet drawn up learning plans or didactic sheets for the 
fifth and sixth year. Philosophy courses will start in 2023-24 in the fifth year and in 2024-25 in 
the sixth year.  

https://onderwijsdoelen.be/


 

 

128 

The learning plans of Catholic Education Flanders formulate additional ob-
jectives and mention the topic of ‘nature’ several times. In the domain of philo-
sophical anthropology, they suggest reflecting on different dimensions of being 
human, such as man as a biological being or as a natural and cultural being. 
They propose to discuss the relation, similarities, and differences between man 
and animal, starting from the question of whether animals can think, and to ex-
pand this to the relation between man and nature. Further, they mention 
themes such as wild and pure nature (e.g., Rousseau), the interrelationship be-
tween nature and culture (e.g., Latour or Haraway), manipulation and control of 
nature, mentioning anthropocentric, ecocentric, and zoocentric views, and Tao-
ist views on non-interference with nature. Suggestions in the domain of ethics 
are to enlarge the discussion of the consequentialist ethics with a reflection on 
the moral status of animals, to assign pupils to approach a problem from an an-
thropocentric as well as an ecocentric viewpoint, and to reflect on ecological 
consciousness and the hope for a better world from the perspective of sustain-
ability.11 

The didactic sheets of GO! on philosophical anthropology propose to dis-
cuss whether animals differ from humans, and if so, how. Is the logos (reason 
or language) the distinguishing feature? Would pupils change their viewpoint 
when watching the video “Rats laugh when you tickle them”? The didactic 
sheets suggest dealing with the views of Aristotle, Descartes, Nietzsche, Hei-
degger, and Plessner concerning the difference between man and animals. 
They further propose to do a thought experiment: suppose you are eating a 
nice piece of meat, but then hear that it is a golden retriever, would you still 
want to eat it, and would you be angry with whoever fed you that? They sug-
gest pupils read reactions to an article concerning, for example, “an animal trial, 
‘spoiled pets’, cultures that see some animals as superior […], attributing wis-
dom to animals.” Pupils should argue whether they agree with these reactions, 
find out the underlying assumptions about the difference between humans and 
animals, and compare the reactions with philosophical anthropological views on 
humans and animals that have been discussed.12 

Another suggestion in the didactic sheets of GO! is to let pupils note down 
some of their daily activities, argue which behaviours are typical for humans, 
and compare their argumentation with philosophical views. Finally, pupils could 
question their own views on the difference between humans and animals, using 
the philosophical views on humans and animals. In a Socratic conversation, 
pupils can investigate questions such as “Can animals think and feel?”, “Can a 
dog be happy?”, “Can we learn something from animals?”, “Do animals have 
the same rights as men?”. The didactical sheet on ethics also contains an ob-
jective for pupils who need a bigger challenge, viz. to analyse an ethical issue 
                                                                    
11 Katholiek Onderwijs Vlaanderen, “Leerplan Filosofie 2de graad D-finaliteit” (Brussel, July 
2023), D/2023/13.758/023;, “Leerplan filosofie 3e graad D-finaliteit” and “Leerplan uitgebreide 
filosofie 3e graad D-finaliteit (Brussel, Aug. 2023), D/2023/13.758. 
12 GO!, “Didactische fiche Wijsgerige antropologie,“ 2021 (internal documents). 



 

 

129 

from different perspectives, one of which is environmental: “what does the deci-
sion mean for the environment, including oceans, air, and micro-organisms?”.13 

Additional information about philosophy and philosophizing in primary and 
secondary education and the teachers’ training in the Flemish community can 
be found in my country report.14 

2. Ideas for teaching projects: philosophizing about nature related to civic 
education and science 
As schools are free in the way they teach their pupils, philosophizing is some-
times used as one of the teaching methods to stimulate dialogue, multi-per-
spectivity, critical thinking, social and language skills, democratic competences, 
and so on. In recent years, some projects have been developed that stimulate 
philosophising, in both primary and/or secondary school classes, about different 
aspects of nature and sustainability. Some of the projects are rather linked to 
civic education, others to science classes, and still others to a variety of sub-
jects, but all methods can be used in different classes, such as civic education, 
Dutch, religion, or non-confessional ethics. 

2.1. Exploratio (Odisee University College): philosophizing about nature 
and science, sustainability, and sensitive topics related to ‘nature’ 
Research group Exploratio of Odisee University College has developed several 
practice-oriented educational research projects in which they use philoso-
phizing (dialogue and reflection) to stimulate an investigative attitude and criti-
cal, creative, and logical thinking about nature, science, and technology. They 
create attractive material and offer workshops for pupils and training for teach-
ers. In the framework of the project Filozoo the researchers have designed 
cards with philosophical questions, such as “Is an apple alive?,”15 “Can you talk 
to an ant?” or “Were dinosaurs invented or discovered?”, and thinking animals 
(e.g., doubting sheep and philo frog) for ages 8-12.16 

Another project of Exploratio, Ecozoo, investigates how sustainability think-
ing can be stimulated in the context of STEM for ages 10-14.17 Pupils reflect in 
a variety of thinking activities on values, systems, and actions concerning 
themes such as waste, biodiversity, and climate change. They discuss, for ex-
ample, questions such as “Would it be bad if humans became extinct?,” “Is 
                                                                    
13 GO!, “Didactische fiche Wijsgerige antropologie“ and “Didactische fiche Ethiek,” 2021 (inter-
nal documents). 
14 Griet Galle, “Country Report: Flemish Community – The Dawn of Philosophy Education in 
Flanders,” Journal of Didactics of Philosophy 5, no 2 (2021): 101-107,  
https://www.philosophie.ch/beitraege/literatur/jdph. 
15 For some impressions of discussions of this question with 12-14 years old, see De Schrijver, 
De Poorter, Cornelissen, and Anthone, “Pilot Study,” 243, 245, 246. 
16 Odisee, Filozoo, http://www.filozoo.be/filozoo. For other stimulating questions related to na-
ture, see Lynda Dunlop and Jelle De Schrijver, “Can a Rabbit Be a Scientist? Stimulating Philo-
sophical Dialogue in Science Classes,” School Science Review 368 (2018): 35-43, esp. 38. 
17 Odisee, EcoZoo, https://www.odisee.be/onderzoeksprojecten/ecozoo and  
https://www.odisee.be/ecozoo. 

http://www.filozoo.be/filozoo
https://www.odisee.be/onderzoeksprojecten/ecozoo


 

 

130 

there waste if there are no people?,” “Are rare species as important as species 
that are everywhere?,” “Does air have an owner?”. They think about the conse-
quences for themselves, humans, nature, and general happiness, of hypotheti-
cal events like a prohibition on waste or a rise in sea level. They conduct 
thought experiments, such as animals getting voting rights or all men living in 
big cities. Classifications are made and justified with arguments, for example 
pinpointing different animals (including men) on a scale of less to more impor-
tant or indicating whether performing certain actions (such as buying local fruit 
and vegetables) is a small or big effort and makes a small or big difference. 
They make a choice between two statements and provide arguments, e.g., “na-
ture needs mankind” versus “mankind needs nature,” or “everything that lives 
produces waste" versus “only man produces waste.”18 

In the project Wetenschapsbalans (Science Balance) the researchers of 
Exploratio developed a method, based on Socratic dialogue and intercultural 
communication, to support teachers and students in having a constructive con-
versation about controversial issues in the metropolitan science classroom. 
These sensitive topics are often related to ‘nature,’ such as climate change, 
evolution theory, genetic manipulation, and homosexuality.19 Exploratio devel-
oped, among others, a Youth Box with cards to stimulate dialogue among stu-
dents about these topics. It contains three kinds of exercises: (1) Polarization 
statements, such as “Young people (vs. adults) are responsible for the future” 
and “Technology is the cause of (vs. the solution to) climate change. Students 
have to argue in favour of or against these statements or they may also defend 
an in-between position. (2) Cases that recount a controversial statement by a 
student in the classroom or a controversial event. For example, in a biology 
lesson on invasive exotics, Charlotte reacts that it is the same with migrants: 
“That is just like migrants. Those also come in large numbers and disturb the 
natural balance of our country.” The cases are accompanied by questions to 
stimulate reflection. (3) Big questions, to reflect on the relation between sci-
ence, society, education, and worldview, e.g., “Is it permitted to tinker with peo-
ple? Subquestion: Can humans improve nature?”; “Do you have to believe in 
the theory of evolution?” Subquestions: “Do you have to know or simply believe 
learning material? Can you understand something you do not believe? When 
do you understand something?”20 

 

 
                                                                    
18 Odisee-Exploratio, Cardbox “EcoZoo: Denken in dialoog over duurzaamheid,” 2023. 
19 Veerle Verschoren, Jelle De Schrijver, Jan Sermeus, and Eef Cornelissen, “Can Science be 
Dangerous? Reflection about Ethically and Culturally Sensitive Topics in the Secondary Sci-
ence Class,” in 11th Annual International Conference of Education, Research and Innovation 
(Sevilla, 2018), doi: 10.21125/iceri.2018.0790. 
20 Odisee, “Wetenschapsbalans: Jongerenbox kaartenset,” 2020,  
http://www.wetenschapsbalans.be/sites/default/files/2020-02/jongerenbox%20kaartenset.pdf. 

https://doi.org/10.21125/iceri.2018.0790
http://www.wetenschapsbalans.be/sites/default/files/2020-02/jongerenbox%20kaartenset.pdf


 

 

131 

2.2. Ghent University Museum: philosophizing about the nature of science 
Ghent University Museum developed workshops for pupils (ages 12-15), involv-
ing hands-on activities as well as philosophical reflection. They explore the 
topic of ‘energy’ from three perspectives: in the botanical garden, they investi-
gate the historical steps in the development of the theory of photosynthesis (so-
lar energy), in the zoological collection they compare differences in tooth struc-
tures to learn about energy transfer in ecological pyramids, and in the collection 
of historical instruments they use the experiment of Joule to investigate the re-
lation between mechanical energy and warmth. In between and after these ac-
tivities, pupils are guided in philosophical discussions to foster reflection about 
the nature of science.21 

2.3. Djapo: philosophizing concerning sustainability 
Djapo is an educational organization that supports pupils and teachers in pri-
mary and secondary education to make the transformation to a sustainable so-
ciety. ‘Philosophizing’ is one of the methods they use to deal with sustainability 
topics such as water, climate, fair and sustainable trade, and waste.22 Djapo 
describes philosophizing as the exploration of concepts and values in a phi-
losophical conversation and considers it to be a thinking skill that sharpens 
critical faculties and evokes active citizenship. They have developed more than 
50 playful teaching formats to stimulate children to listen to each other and ask 
questions, support their opinions with arguments, give (counter)examples, use 
analogies, think about consequences, formulate hypotheses, and have a phi-
losophical conversation.23 

Pupils have to argue, for example, why they (dis)agree with theses such as 
“Everyone who travels on two wheels is environmentally friendly” or with a 
commandment or prohibition like “Every weekend you have to hug a tree” or 
“You may not buy water in a plastic bottle.” They should give an example and 
counterexample for statements such as “In a forest you have to keep the si-
lence” or “The animals in the forest can talk to each other.” They get a hypo-
thetical situation, such as “Suppose it is 3 degrees warmer on earth by 2030” or 
“What if Africa is completely deserted by 2030?” and should think about what 
would happen in this situation and what the consequences for themselves, their 
environment, and the earth would be. Children get a picture on a sustainability 
theme, e.g., of a child that catches rain with a bucket, and should indicate 

                                                                    
21 Jelle De Schrijver, Chantal Dugardin, and Paul Goetghebeur, “Dare to Think! Educating 
About the Nature of Science in the Ghent University Museum and Botanical Garden,” in Pro-
ceedings of the EuroGard VII Congress, ed. Denis Larpin (Muséum national d’histoire naturelle: 
Paris, 2019). Exploratio’s project ‘Wetenschapsreflex’ also stimulates reflection about the na-
ture of science, using philosophizing as a method. See Odisee, “Wetenschapsreflex,” 
http://www.wetenschapsreflex.be/. 
22 Djapo, “Meer over Djapo,” https://djapo.be/wie-we-zijn/, consulted on 02/11/2022.  
23 Djapo, Methode filosoferen: Een denk- en werkwijze voor het basisonderwijs. Meer dan 10 
lessen en 50 werkvormen (Kessel-Lo: Djapo, 2017). 

https://djapo.be/wie-we-zijn/


 

 

132 

whether they like this action and why. Or they have to formulate a hypothesis 
for what they see in a picture, e.g., plastic waste in the sea.24 

They have a philosophical conversation on questions such as “Does water 
live?,” “When does food become garbage?,” “Does waste exist?,” “Is man a 
part of the climate?,” “Can you trade everything?,” “When is something or 
someone sustainable?,” “What is more important: man or nature?,” “Who is the 
boss of nature?,” “What does liveability / character / health / joy / love / spiritual-
ity have to do with sustainability?,” and “Can we make nature?”. In these con-
versations, they link sustainability with values such as fairness, justice, and 
solidarity.25 

2.4. Flemish Government: philosophizing concerning animal welfare 
Commissioned by the Animal Welfare Department of the Flemish Government, 
Djapo has developed a website “Oog in oog” (“Eye to eye”) with course material 
on animal welfare.26 The aim is to inform and stimulate the awareness and re-
sponsibility of pupils in primary and secondary education, as potential animal 
owners and consumers of animal products. Here as well, philosophizing is used 
as one of their methods to stimulate reflection and ethical thinking. Primary 
school children discuss questions as “Do humans need animals?,” “Do animals 
need humans?,” “What do animals and humans have in common?,” “How do 
humans and animals differ?,” “Between people and animals: is one more impor-
tant than the other?”. They argue about statements as “Animal welfare is our 
responsibility” or “A pet must adapt to its environment.”27 

“Oog in oog” stimulates pupils in secondary education, ages 13 and 14, to 
argue in favour of or against statements (available in an easy and more difficult 
form) such as “People should do everything to make sure that the animals they 
are dealing with feel good” or “People should be held responsible for the wel-
fare of animals, even if they don't know what impact their choices will have on 
them,” and “All organisms on earth are of equal value to each other” or “I can 
make a ranking for myself in the organisms on earth and make it clear which 
species I consider more valuable than others.” Pupils of ages 15-18 discuss 
whether animals belong in the Constitution, starting from an imposed position. 
In addition, some facts are offered in three steps and after each step, pupils 
should indicate whether they like it. Examples: “[Step 1] People manage nature 
and make decisions about the plants and animals in an area, [step 2] some-
times these people kill animals [step 3] because they think it will benefit nature.” 
“[Step 1] There are people who think that you should not only take yourself into 
account in your decisions, [step 2] but also think that you should not put hu-

                                                                    
24 Djapo, Methode filosoferen, 107, 116, 104, 171, 167. 
25 Djapo, Methode filosoferen, 62-63, 113. 
26 Dierenwelzijn Vlaanderen, “Oog in oog,” https://www.dierenwelzijnindeklas.be/, consulted on 
02/11/2022. 
27 Dierenwelzijn Vlaanderen, “Oog in oog,”  
#https://www.dierenwelzijnindeklas.be/doelgroepen/lager-onderwijs, consulted on 02/11/2022. 

https://www.dierenwelzijnindeklas.be/


 

 

133 

mans as a species at the centre. [Step 3] And that even if you include all sen-
tient beings, you are still not thinking broadly enough. All living and non-living 
nature can be included in your decisions.” The teachers get the advice to 
deepen animal ethics by dealing with the theories of Aristotle, Aquinas, Bent-
ham, Mill, Kant, Singer, Schweitzer, Frey, Regan, but these theories are not 
explained.28 Recently, “Oog in oog” has developed materials on farm animals, 
laboratory animals, and exotic animals in the zoo. 

2.5. Case4EU (KU Leuven): philosophizing about EU cases concerning the 
environment 
The project Case4EU (KU Leuven) has adapted dozens of cases decided by 
the European Court of Justice in Luxembourg to discuss in class to deepen 
students’ understanding of EU values, objectives, principles, and regulations 
(DNA of the EU).29 The material has been developed for teachers of students in 
the last years of secondary education (ages 16-19) and in higher education, 
such as teachers’ training, training in social work, law, and journalism. The 
book of Case4EU, Europees burgerschap in de klas: Casussen voor mondige 
EU-burgers,30 which is available in open access and of which I am a co-editor, 
is being translated into English and there are plans to translate it into other Eu-
ropean languages as well. The website of Case4EU already contains some 
cases in English and will be complemented during the next months.31 The Word 
documents on the websites enable teachers to cut and paste parts of the mate-
rial according to their needs, and to create teaching materials tailored to their 
students.  

The cases, all of which consist of an informative and a didactical part, deal 
with current topics, such as the environment. The cases related to environ-
mental policy show that the EU strives for a high level of environmental protec-
tion and that EU citizens and pressure groups can force authorities and com-
panies to comply with EU legislation. In addition, Case4EU provides a 
thematical sheet with background information on the values, objectives, princi-
ples, and laws concerning environmental policy in the EU.32 
                                                                    
28 Dierenwelzijn Vlaanderen, “Oog in oog,”  
https://www.dierenwelzijnindeklas.be/doelgroepen/secundair-onderwijs, consulted on  
02/11/2022. 
29 Some parts of the text concerning Case4EU have already been published in another article: 
Griet Galle, “Philosophy Teaching in Flanders by Videos and Case Studies,” Forum Philosophie 
International 71 (2022): Nature/Natur, 165-72. This earlier article contains more details on the 
case Schmidberger and Craeynest (169-72). 
30 Europees burgerschap in de klas: Casussen voor mondige EU-burgers, ed. Griet Galle and 
Kris Grimonprez (Leuven: Leuven University Press, 2022),  
https://library.oapen.org/handle/20.500.12657/56700. 
31 See www.kuleuven.be/case4EU (in Dutch) and https://ghum.kuleuven.be/case4eu/en/home 
(in English). On An English teaser video, with subtitles in all official EU languages, is available 
on YouTube, see https://www.youtube.com/watch?v=3WiVuBXexnA. This video will soon be 
available with a voice-over in all these EU languages. 
32 Roel De Meu, Kris Grimonprez, and Kobe Adriaens, “Masterfiche 11: Milieu,” in Europees 
burgerschap in de klas, 283-87. 

http://www.kuleuven.be/case4EU
https://ghum.kuleuven.be/case4eu/en/home


 

 

134 

In the Schmidberger case, the trucks of a German transport company are 
blocked for 30 hours on the Brenner motorway in Austria by a protest of a na-
ture association, with financial damage for the company as a consequence. 
The EU right of free movement of goods clashes with the EU right to freedom of 
expression and the right to protest, but in the background the values of envi-
ronment and health also compete.33 The Craeynest case tells the story of a 
group of Brussels citizens who took the Brussels Capital Region to court and 
won, because the Brussels authorities did not always locate the air pollution 
measuring points for NO2 correctly.34 In the Folk case Gert Folk, an Austrian 
man with a fishing licence, observed that in the river Mürz more fish died than 
usual because of a nearby hydropower plant, which caused fluctuations in the 
water level. Since this water damage goes against EU law, Folk filed a lawsuit 
against the hydropower plant and against the state of Austria, which gave a 
permit for this installation.35 The case Air Transport Association of America 
(ATAA) tells the story of US airlines who did not want to pay the EU green-
house gas emission allowances because in their view the EU Directive on 
greenhouse gas emissions trading for aviation did not apply to them. The UK, 
which was still an EU Member State at that time, held that the EU Directive did 
apply when airplanes fly to or from an EU Member State.36 In the Blaise case, 
environmental activists destroyed glyphosate-containing herbicides (Roundup) 
in French shops. They invoked the state of emergency because in their opinion, 
the EU Plant Protection Products Regulation did not respect the precautionary 
principle and hence, they wanted to alert people to the health dangers of herbi-
cides. France prosecuted them on charges of damaging property belonging to 
others. The French lawyer asked some questions to the EU Court of Justice, 
because if the Plant Protection Products Regulation appeared to be invalid, the 
legal basis for the offence would disappear and the environmental activists 
could not be punished.37 

Some of the teaching formats as well as educational goals of Case4EU can 
be linked with philosophy. Case4EU uses Socratic conversations, dilemma 
conversations, debates, thought experiments, value scales, games with propo-
sitions, role plays, and simulations. It invites pupils to argue in favor of or 

                                                                    
33 Roel De Meu, Kris Grimonprez (informative part), and Griet Galle (didactical part), “Schmid-
berger: Het verhaal van de milieubetogers op de snelweg,” in Europees burgerschap in de klas: 
Casussen voor mondige EU-burgers, ed. Griet Galle and Kris Grimonprez (Leuven: Leuven 
University Press, 2022), 43-56. The case Schmidberger is available in English, see 
https://ghum.kuleuven.be/case4eu/en/cases/Cases-EN. 
34 34 Roel De Meu, Kris Grimonprez (informative part), Roel De Meu, Griet Galle, and Kurt 
Willems (didactical part), “Craeynest: Het verhaal van de schonere lucht in Brussel,” in 
Europees burgerschap in de klas, 190-204. 
35 Kris Grimonprez and Roel De Meu, “Folk: Het verhaal van de actieve visser,” 
https://ghum.kuleuven.be/case4eu/pdfs/Casus%20Folk.pdf. 
36 Kris Grimonprez, “Andere casussen in de module milieu,” in Europees burgerschap in de 
klas, 205.  
37 Kris Grimonprez and Willem Theus, “Blaise: Het verhaal van de milieuactivisten en de on-
kruidverdelgers,” https://ghum.kuleuven.be/case4eu/pdfs/casus-blaise.  



 

 

135 

against a viewpoint, to search for the values and principles underneath the ar-
guments, to balance conflicting values and principles, and to take different per-
spectives. By inviting students to form an opinion on the decision by the Court 
of Justice of the EU and to reflect on EU rights, EU values, EU objectives, and 
EU principles as well as desirable adaptations, extensions, further implementa-
tions, and specifications, Case4EU stimulates critical thinking. 

2.6. UCSIA: philosophizing on the climate crisis 
University Centre Saint-Ignatius Antwerp (UCSIA) has developed a lesson 
package on “social perspectives on COVID-19,” aimed at civic education for 
ages 16-18. The last lesson deals with the ‘next crisis.’ Starting from Bruno La-
tour’s statement that the corona crisis is a dress rehearsal for the climate crisis, 
pupils are asked to search for the similarities and differences between the co-
rona crisis and the climate crisis. Further, they reflect on what should happen 
with our economy if we tackle the climate crisis. Could a transition to sustain-
able living go hand in hand with economic growth (green growth position, eco 
welfare) or should the economy shrink and become local (degrowth move-
ment)? Pupils write an essay about the question of whether the corona crisis 
should be used as the start of a social change towards a sustainable society 
and if so, how.38 

2.7. GO!: philosophizing on sustainability issues 
To realize the targets related to civic competences, GO! drew up a learning tra-
jectory on ‘active citizenship’, which consists of three main competences: (1) 
philosophizing, (2) value formation, and (3) sustainable living together. (1) Phi-
losophizing, in which philosophical conversations have an important place, is 
interpreted in a very broad way: it includes (a) autonomous critical thinking or 
research, (b) critical thinking together, in dialogue, and (c) empathy. (2) Value 
formation includes (a) ethical perspectives, (b) making choices, and (c) conflicts 
and tensions.39 

The application of this trajectory to sustainability competences again inclu-
des a very broad understanding of philosophy. It can imply (1) (a) “qualitative 
analyses of sources on sustainable development, the distinction between a fac-
tual and an emotional argument, between an argument and a fallacy, and a 
continuum of reliability,” (b) “an analysis of the influence of one’s behaviour on 
a situation and the adoption of behaviour that promotes collaboration,” (c) “ad-
aptation of habits of thinking and acting to situations and challenging the usual 
patron of reactions”; (2) (a) bio-ethical issues, (b) “an analysis of contemporary 

                                                                    
38 Universitair Centrum Sint-Ignatius Antwerpen, “Klimaat – ecowelvaart: Op naar de volgende 
crisis,” 2021, https://www.ucsia.org/home/themalijnen/u-turn/maatschappelijke-perspectieven-
op-covid-19/. 
39 On the learning trajectory ‘active citizenship,’ see Sven Gellens, Lore Deweerdt, and Mieke 
Enckels, Groeien in actief burgerschap: Samen leren samenleven (Brussel: Politeia, 2018). 



 

 

136 

ethical problems in a solution-oriented way with a view to future developments,” 
and (c) “being prepared to prevent and tackle injustice.”40 

3. Ideas for teaching: philosophy about nature in secondary education 

3.1. Philosophy about the climate in Junior College Philosophy (KU Leu-
ven) 
Junior College Philosophy, an initiative of the Institute of Philosophy (KU Leu-
ven), has developed modules for teachers to introduce their final-year secon-
dary school students to academic philosophy. Each module consists of an 
opening and closing lecture in Leuven, two videos in which a specialist on the 
topic is interviewed, and course material with texts, discussion material, and 
assignments, tailored to pupils and teachers.41 Some of the course material has 
been developed by students as one of the assignments for my course on Di-
dactics of Philosophy in the Educational Master. 

The module “science and technology” contains, among others, two series of 
lessons about climate, developed by a student who had studied philosophy as 
well as engineering. In the series “climate and technology,” different ways of 
thinking relevant to engineers are explained: problem-solving thinking, which 
simplifies reality in order to influence it by producing things and changing proc-
esses; the world as a mega-machine, which seems to have a life of its own and 
to make people powerless; efficiency thinking and the Jevons paradox (more 
technical efficiency efforts do not necessarily lead to benefits for society); miti-
gation, adaptation, and geo-engineering (such as sucking up greenhouse 
gases) as climate strategies. The students have to negotiate five principles that 
should be respected if geo-engineering would be used. Next, they compare 
their own principles with the five principles formulated by Oxford University in 
2010. Finally, they write an essay in which they balance the discussed ways of 
thinking, starting from the Oxford principles.42 

In the lesson series “Climate, science, and ethics” the pupils reflect on what 
we want to know about climate change. They discuss the distinction between 
climate believers, climate deniers, climate liars, and climate bullshitters. In addi-
tion, they reflect on what we want to do about the climate problem as individu-
als and as a society. The lesson provides background on the division between 
scientists and policymakers and on why in Western society this world is so im-
                                                                    
40 GO!, “Fiche ontwikkelen leerplandoelen, Fiche 3” (internal document). 
41 KU Leuven, Junior College, 
https://www.kuleuven.be/onderwijs/juniorcollege/geesteswetenschappen/copy_of_themas#wete
nschap and https://hiw.kuleuven.be/nl/nieuws-agenda/nieuws/indekijker/2020/juniorcollege.  
Consulted on 28/11/2022. 
42 Jo Versteven, “Klimaat en technologie”: Junior College Filosofie – Module ‘Wetenschap en 
technologie’, 2019 (accessible on the KU Leuven teaching platform, after registration with 
lode.lauwaert@kuleuven.be). 
On geo-engineering, see also Geoengineering: A Climate of Uncertainty; Youth Guide and Pol-
icy Brief, a project in which philosophers Eef Cornelissen (Odisee University College) and Jelle 
De Schrijver (University of Antwerp) were involved. 

https://www.kuleuven.be/onderwijs/juniorcollege/geesteswetenschappen/copy_of_themas#wetenschap
https://www.kuleuven.be/onderwijs/juniorcollege/geesteswetenschappen/copy_of_themas#wetenschap
https://hiw.kuleuven.be/nl/nieuws-agenda/nieuws/indekijker/2020/juniorcollege
mailto:lode.lauwaert@kuleuven.be


 

 

137 

portant (as in a secularized society most people do not believe that there is an-
other world). With a tool, pupils can put themselves in the role of a policymaker 
and, based on simplified scientific information, make long-term choices regard-
ing climate gas emissions, social costs, and energy consumption.43 

3.2. Sustainability in the Belgian Constitution (KU Leuven) 
KU Leuven researchers in ethics, philosophy of law, and constitutional law have 
created a website on the Belgian Constitution (1831), which is one of the oldest 
and most liberal constitutions in the world. For seventeen topics related to the 
Belgian Constitution, one of which is sustainability, the website offers legal, phi-
losophical, and historical background,44 which is suitable for the last grades of 
secondary education. The part with legal information explains that the Constitu-
tion contains an objective of ‘sustainable development’ (art. 7bis), which is the 
only policy objective included in the Constitution. Sustainable development 
aims at solidarity with and the rights to development of the current and future 
generations all over the world and integrates the social, ecological, and eco-
nomic dimensions. The principles of this sustainable development are: “1) the 
principle of differentiated state responsibility, which requires especially the most 
developed states to bear their responsibilities, 2) the principle of double equity, 
which leads decision-makers to consider the consequences of their decisions 
for current as well as future generations, 3) the principle of integration, which 
presupposes an integrated analysis of policy decisions already at the prepara-
tory stage, 4) the principle of participation, which points to citizen participation 
in development decisions to improve their quality and public support, 5) the 
precautionary principle, which states that in the event of a risk of serious or ir-
reversible damage, the absence of full scientific certainty should not be used as 
an excuse for postponing measures to prevent environmental degradation.” 
The governments have the duty to aim at sustainable development and the in-
dividual has the right to the preservation of a healthy environment (Art. 23).45 

The philosophical part starts with the view of Hans Jonas', who argues that 
technological society has to develop new ethics because the traditional ethical 
principles are too limited in scope to morally encompass the impact of modern 
man. He formulates a new categorial imperative: “Act so that the effects of your 
action are compatible with the permanence of genuine human life.” The website 
then offers an overview of philosophical justifications for and against sustaina-
bility. Martin Golding states that our duties to future generations are minimal, as 
responsibility for others presupposes reciprocity, but future generations cannot 
                                                                    
43 Jo Versteven, “Klimaat, wetenschap en ethiek”: Junior College Filosofie – Module 
‘Wetenschap en technologie’, 2019 (accessible on the KU Leuven teaching platform, after reg-
istration with lode.lauwaert@kuleuven.be). 
For the tool, see Belgian Government, “My 2050: Create your own scenario for a low carbon 
society by 2050”, http://webtool.my2050.be/index.html?levers=1111211111111/en. 
44 KU Leuven, “De Grondwet voor iedereen”, https://www.belgischegrondwet.be/. 
45 KU Leuven, “De Grondwet voor iedereen” – Thema “Duurzaamheid” – “Juridische  
verdieping”, https://www.belgischegrondwet.be/themas/duurzaamheid/juridische-verdieping. 

mailto:lode.lauwaert@kuleuven.be


 

 

138 

do anything in exchange for us. Other philosophers object to this view that 
there is a form of indirect reciprocity because we can do the same for future 
generations as the previous generations have done for us. In contrast to an-
thropocentric justifications for sustainability, ecocentric justifications focus at-
tention on the ecological system. According to Christine Korsgaard, men as ra-
tional beings must grasp that they have to realize for other beings what they 
want for themselves and hence are in a relation of moral reciprocity with ani-
mals. With his theory of ‘deep ecology’, Arne Næss holds that nature has an in-
trinsic value and non-human life has the same right to existence as human life. 
Rosalind Hursthouse uses virtue ethics to defend sustainability, referring to ex-
isting virtues and vices (such as modesty and greed) and new virtues, such as 
respect for nature. Roger Scruton defends sustainability from a conservative 
viewpoint: focusing on local communities, feelings of responsibility, and love for 
one’s own environment will lead to more solidarity and a relation with the plan-
et. Ecofeminists hold that the oppression of nature stems from the excess of in-
strumental rationality, as the oppression of women does. The survey of justifi-
cations for sustainability ends with religious justifications.46     

In addition, the website offers dossiers linked to the topics discussed on the 
website, which delve deeper into current cases or societal challenges. The 
dossiers related to ‘sustainability’ that are of interest for classes in philosophy of 
law are ‘ Rights for nature?’ and ‘Going to court for climate case.’ 

3.3. Philosophy textbooks: man and animal, animal ethics, and environ-
mental philosophy 
As the new course in philosophy started in the school year 2021-22, the three 
textbook series for this subject have recently been published and two series 
(Antropia and Agora) are not yet available for the sixth year.  

Antropia for the third year has a chapter on “humans and animals” in which 
the following topics are dealt with briefly and not in-depth, in an alternation of 
short secondary texts and fill-in exercises: the difference in skills and communi-
cation between humans and animals, Plato’s and Aristotle’s definitions of man, 
the scala naturae, Darwinism, anthropocentrism and zoo-centrism, an ethical 
discussion of vegetarianism (Singer) and animal testing, and a Ted talk on 
moral behaviour in other primates, such as consolation, prosocial tendencies, 
reciprocity, and fairness.47 The last chapter of Antropia for the fourth year is de-
voted to environmental philosophy. After a discussion of some facts (the results 
of the recent climate conference, ecologism as an ideology, and our ecological 

                                                                    
46 KU Leuven, “De Grondwet voor iedereen” – Thema “Duurzaamheid” – “Filosofische 
verdieping”, https://www.belgischegrondwet.be/themas/duurzaamheid/filosofische-verdieping. 
47 Siegfried Comer, Peter De Cleen, Wouter Haers, Veerle Lanszweert, and Lies Rock. 
Antropia 3: Filosofie. Humane wetenschappen and Antropia 3: Filosofie. Maatschappij- en 
welzijnswetenschappen (Averbode: Uitgeverij Averbode, 2021), 39-51 and 37-48 respectively. 
Frans De Waal, “Ted Talk: Moral behavior in animals”, 2014,  
https://www.youtube.com/watch?v=b_Lm49XVkGQ. 



 

 

139 

footprint), the first picture of the earth from space is used to introduce Heideg-
ger’s thought on technique. Technique gives man the power over nature, but 
also disconnects man from nature and reduces nature to an object. Further, An-
tropia successively discusses anthropocentric (Aristotle and Aquinas), biocen-
tric (Paul Taylor), and ecocentric (Aldo Leopold) worldviews, and their implica-
tions for the environment. Students are asked to apply these worldviews to the 
case of Lake Victoria, where overfishing and the introduction of the Nile perch 
have disrupted biodiversity.48  

The textbook Agora does not discuss ‘nature,’ but sometimes refers to na-
ture in the context of another theme. In a chapter on “primate or philosopher,” 
which deals with the origin of philosophical thinking and the human search for 
sense, the question is posed whether a tree has a spirit, with reference to ani-
mism as one of the first forms of religion. Agora also mentions that according to 
some researchers, monkeys have rituals and believe in a god, because they 
seem to build an altar when they stack stones around a tree. In a chapter on 
identity, the textbook explains Singer’s view that, as a person is someone with 
the capacity to perceive and to feel pleasure and pain, animals can be consid-
ered as persons.49  

In the philosophy textbook Filosofie (concreet) for the third and fourth years, 
the chapter on “what is man?” deals with men and animals in a section on 
forms of intelligence that differ from human intelligence, in short, but powerful 
secondary texts. They discuss Aristotle’s view on the differences between hu-
mans and animals: man has a cognitive soul, logos, and needs education. This 
view is opposed to Singer’s view on the similarities between humans and ani-
mals (both have the ability to suffer and have intelligence, defined as the ability 
to interact with the environment) and his plea for animal rights.50 Filosofie for 
the fifth and sixth years briefly discusses different views on whether animals 
have emotions and reason.51 

In the chapter on “what may I hope for?” for years 3 and 4 students get dif-
ferent roles (such as: single mother with three children, living in Congo) and 
should design an ideal world in small groups, as a kind of thought experiment in 
the line of Rawls’ veil of ignorance. One of the aspects they have to take into 
account are rights for nature and animals: ‘would animals get rights in a just so-

                                                                    
48 De Cleen et al., Antropia 4: Filosofie. Humane wetenschappen and Antropia 4: Filosofie. 
Maatschappij- en welzijnswetenschappen, 170-80 and 164-74 respectively. 
49 Nick Vercauteren, Agora: Filosofie 4 and Inleiding tot filosofie 4 (Wommelgem: Van In, 2022), 
6, 8-9, 116 and 6, 8-9, 98 respectively. 
50 Luk Boelaert, Esther Vandamme, Fran Van de Vijver, Jean Pierre Van de Vijver, and Johan 
Verhaegen, Filosofie: Leerwerkboek tweede graad and Filosofie concreet: Leerwerkboek 
tweede graad (Kalmthout: Pelckmans, 2021), 50-51 and 48-49 respectively. 
51 Luk Boelaert, Erwin Roosen, Esther Vandamme, and Fran Van de Vijver, Filosofie: Hand-
boek 5-6 (Kalmthout: Pelckmans, 2023), 56-74. 



 

 

140 

ciety?’; ‘how would students deal with the planet?’; ‘would they still need so 
many factories?’.52 

3.4. Video lessons on philosophy of nature to support teachers 
The Institute of Philosophy (KU Leuven) has made 30 video lessons on the top-
ics of the attainment targets and learning plans, aimed to inform the teachers of 
the new philosophy course, who often did not study philosophy.53 In another ar-
ticle I have discussed the content of the videos on nature: “man between cul-
ture and nature” by Andreas De Block, “animals in Western philosophy” by Kris-
tien Hens, and “environmental philosophy” by Matthias Lievens. This last video 
has clearly been the main inspiration for the chapter on environmental philoso-
phy in Antropia.54 Two new videos related to nature have been added: ‘Animal 
spirits’ by Pieter Adriaens and ‘From natural law to rights for nature’ by Raf 
Geenens. 

4. The future of philosophy of nature in Flanders 
Since ‘nature’ appears almost daily in the Flemish media, there are many op-
portunities to link up philosophy about nature in class with current events, and 
with other subdisciplines of philosophy, such as ethics, political philosophy, phi-
losophy of law, philosophical anthropology, and aesthetics. I present some ex-
amples.  

(1) The Belgian ‘Climate Case,’ a lawsuit by a group of citizens to force the 
different governments to realise the CO2 reduction in time,55 could be used 
to discuss anthropocentric extensionism: should we give rights to future 
generations, such as the right to access clean water and clean air?  
(2) Recently, the Belgian government decided that ecocide, the destruction 
of ecosystems, should be included in the new penal code and could lead to 
prison sentences of 10 to 20 years. This could be the trigger to deal with the 
question of whether man can ‘kill’ nature, and whether it is right to get a se-
vere punishment for environmental damage. Students could be introduced 
to Bruno Latour’s notion of the ‘Parliament of Things’ and could discuss 
whether we should give a political voice to non-human beings.  
(3) All kinds of natural disasters, close to home and far away, raise the 
question of what is our common and individual responsibility for the planet 
and for living beings, how far solidarity with others should go, and how we 
can avoid fatalism. 

                                                                    
52 Boelaert et al., Filosofie: Leerwerkboek tweede graad and Filosofie concreet: Leerwerkboek 
tweede graad, 151 and 129 respectively. 
53 KU Leuven, “Onder wijsgeren,” 2021,  
https://hiw.kuleuven.be/nl/studeren/toekomstigestudenten/video/onder-wijsgeren-1/onder-
wijsgeren. 
54 Griet Galle, “Philosophy Teaching in Flanders by Videos and Case Studies,” Forum  
Philosophie International 71 (2022): Nature/Natur, 165-72 (esp. 165-69). 
55 Klimaatzaak, https://www.klimaatzaak.eu/nl. 



 

 

141 

(4) The recent actions of climate activists to stick to or smear works of art 
prompt the question of whether civil disobedience is right, what are the rela-
tionships between art and nature, and what are legitimate actions for the 
environment.  
(5) The disappointing results of the climate conferences could stimulate a 
reflection on the role of political representatives on a local and global scale. 
(6) Jeff Bezos’ space flight, and the related environmental damage, could 
raise the question of the place of man in nature: is man part of nature or op-
posed to it?  

I hope to have shown that philosophy of nature is present in a limited and scat-
tered way in Flemish education, but that there are many fascinating initiatives, 
that stimulate reflection. For the subject philosophy, which is still in full devel-
opment, there are opportunities to further elaborate the theme of nature in the 
future, by deepening and broadening the knowledge of philosophy concerning 
nature, by looking for inspiration in didactic approaches abroad and in the dif-
ferent creative projects that have been set up in Flanders, and by linking up 
with current events. 

 

 

 



 

 

142 

Umweltbildung und Verantwortungsethik                         
in Italien 

Riccardo Sirello (Savona) 

Umwelterziehung wird in Italien oft mit Weltbürgertum und kulturellem Erbe in Ver-
bindung gebracht. Die Ausbildung ist auf eine aktive und umweltbewusste Bürger-
schaft ausgerichtet. Die Autonomie der italienischen Schulen ermöglicht es ihr, aktiv 
vor Ort zu agieren und verschiedene originelle und maßgeschneiderte Bildungswe-
ge zu entwickeln. Schulprojekte zur Umwelterziehung werden immer von mehreren 
Komponenten begleitet: der Verbreitung von Rechtmäßigkeit, Menschenrechten und 
-pflichten und vor allem einer Ethik der Verantwortung. Die philosophische Reflexion 
wird mit der Praxis vor Ort verbunden, um die Bedeutung des in die Erfahrung ein-
gebetteten Denkens zu überprüfen. In diesem Aufsatz werden nur einige der zahl-
reichen Projekte in Italien vorgestellt. 

 
In Italien werden die vom Bildungsministerium geförderten pädagogischen  
Lehrplanelemente im Zusammenhang mit der Umwelterziehung häufig mit 
Weltbürgertum, Nachhaltigkeit und kulturellem Erbe in Verbindung gebracht. 
Viele Unterrichtseinheiten werden im Rahmen von Projekten durchgeführt, die 
von Bildungseinrichtungen eingereicht wurden und die den Umweltkontext, in 
dem sie entwickelt werden, berücksichtigen, um Interkulturalität und Bildungs-
dialog zu entwickeln. 

Im Hinblick auf die Agenda 2030 werden die 17 Ziele für nachhaltige Ent-
wicklung (ODD)1, an denen die Schülerinnen und Schüler arbeiten sollen - 
OOSS/SDGs,2 Sustainable Development Goals - als grundlegend angesehen. 
Das menschliche Wohlergehen als Ganzes wird als schützenswertes Gut nicht 
nur des ihn umgebenden Gebiets, sondern der gesamten Umwelt dargestellt.  

Die Erde ist unsere Mutter, die mit Liebe verschwenderisch umgeht und 
sich in diesem Sinne danach sehnt, von ihren Geschöpfen geliebt zu werden. 
Die Umwelterziehung mit all ihren Auswirkungen auf das kulturelle Erbe und 
das Weltbürgertum kann die Schülerinnen und Schüler dazu anregen, ihre indi-
viduellen Erfahrungen in die lokale und globale Gemeinschaft einzubringen. Die 
Fähigkeit, die beste persönliche Lebensweise zu wählen und gleichzeitig Ego-
zentrik und egoistischen Individualismus zu vermeiden, sind vorrangige Ziele, 
um zu erziehen, wie man persönliches und kollektives Wohlergehen harmo-
nisch miteinander in Einklang bringen kann, Ziele, die stets die Schaffung von 
inklusiven und vor allem gebildeten Gesellschaften in Rechtmäßigkeit und Frie-
                                                                    
Der französische Originaltext ist veröffentlicht in der AIPPh-Zeitschrift 'Forum Philosophie Inter-
national' 71, Nature/Natur, Lit Verlag GmbH & Co.KG Wien, Zweigniederlassung Zürich 2022 
1 Sie decken die gesamte Bandbreite der Entwicklungsherausforderungen in allen Ländern ab, 
wie Klima, Biodiversität, Energie, Wasser, Armut, Gleichstellung der Geschlechter, wirtschaftli-
cher Wohlstand oder auch Frieden, Landwirtschaft, Bildung usw. 
2 Cf. https://www.un.org/sustainabledevelopment/fr/objectifs-de-developpement-durable/ 



 

 

143 

den im Hintergrund behalten. In diesem Sinne ist das schulische Umfeld ein 
bevorzugter Ort für den Dialog, und die Autonomie der Schule ermöglicht es, 
Synergien mit dem lokalen Umfeld zu schaffen, sodass auch externe Referen-
ten teilnehmen und ihre oft unbekannten Erfahrungen weitergeben können. 

 Im schulischen Umfeld wird die Umwelterziehung von der Erziehung zur 
Verantwortungsethik, der Verbreitung des Sinns für Legalität und von Praktiken 
begleitet, die den Lebensstandard jedes Bürgers durch eine aktive Staatsbür-
gerschaft verbessern, die an den als wesentlich erachteten Werten wie den 
Rechten und Pflichten des Menschen teilhat. Schulprojekte bemühen sich da-
her, an der theoretischen Reflexion teilzunehmen, ohne dabei die alltäglichen 
Praktiken der richtigen Nutzung von Orten wie einem Garten oder einem Hin-
terhof zu vergessen. Förderung von Einstellungen und Verhaltensweisen jedes 
einzelnen Schülers, der Bürger und der Gemeinschaft verbindet sich mit dem 
Studium der natürlichen Umwelt. Die Ziele des Projekts zielen darauf ab, die 
unmittelbare Umwelt und das kulturelle Erbe zu bewahren, Verschwendung 
durch die Förderung einer differenzierten Müllsammlung zu vermeiden, ohne 
jedoch die Untersuchung des Klimawandels zu vernachlässigen, der sich aus-
gehend von der allgemeinen Umweltverschmutzung vollzieht. Die Beschäfti-
gung mit erneuerbaren Energien und umweltbewusstem Konsum wird ständig 
in die Unterrichtsgespräche einbezogen. 

Die Bildung für nachhaltige Entwicklung (EDD) eröffnet umfassende Debat-
ten über wirtschaftliche und soziale Strategien und das globale Programm der 
Vereinten Nationen für nachhaltige Entwicklung (SDG). Dies hat in italienischen 
Schulen zu einer Absichtserklärung über Umweltbildung und nachhaltige Ent-
wicklung geführt. Mit ihren 17 SDGs zur Verteidigung der Menschenrechte ist 
die Globale Agenda für nachhaltige Entwicklung heute zu einer Priorität gewor-
den, was die Bedeutung der industriellen Umstellung betrifft, die sich auf die 
Suche nach neuen umweltfreundlichen und gesundheitserhaltenden Technolo-
gien richtet. Die Luftqualität, die gute Verteilung des Abfalls werden zum Ge-
genstand der Analyse menschlicher Verhaltensweisen, die mit Verantwortung 
verbunden sind. Die von den Schulen durchgeführten Projekte konzentrieren 
sich jedoch nicht nur auf die nachhaltige Entwicklung, sondern auch auf die 
Vermittlung eines Bewusstseins für das natürliche und künstlerische Erbe. 

Die FAI Scuola spielt bei Jugendlichen eine wichtige Rolle hinsichtlich ihrer 
Ausbildung zu aktiven Bürgern. Die Fai Scuola Digitale hat Horizonte für die 
Online-Bildung eröffnet und Plattformen für Fernunterricht, Online-Seminare 
und Kurse für diejenigen aktiviert, die Staatsbürgerkunde unterrichten möchten.  

Was die großen globalen Organisationen tun, wird stets aufmerksam ver-
folgt. Besondere Aufmerksamkeit wird den Bildungsressourcen gewidmet, die 
die UNESCO in den Mittelpunkt ihrer Programme bis 2025 gestellt hat und die 
den Schulen zur Verfügung stehen. Eine entsprechende Verpflichtung wurde 
kürzlich in Berlin durch eine Erklärung während der Konferenz Bildung für 
nachhaltige Entwicklung unterzeichnet. Die Erklärung richtet sich an die Bil-



 

 

144 

dungswelt, um dem bürgerschaftlichen Engagement innerhalb der Umwelter-
ziehung Vorrang einzuräumen. 

Doch welche Rolle spielt die Philosophie in der Umwelterziehung in Italien? 
Wie Piergiacomo Pagano sagt, lehrt die "Umweltphilosophie" nicht, was zu tun 
ist, sondern liefert die Grundlagen, die es jedem von uns ermöglichen, sich sei-
ner Handlungen bewusst zu werden. Leider gibt es in Italien keinen richtigen 
Universitätslehrgang für Umweltphilosophie, und sie wird allzu oft mit Umwelt-
ethik verwechselt.3 

Tatsächlich umfassen die in Italien angebotenen Universitätskurse über 
Umwelt, Umweltschutz oder nachhaltige Entwicklung häufig Abschlüsse in Na-
turwissenschaften, Umweltökonomie, Umwelttechnik für nachhaltige Entwick-
lung und Umweltwissenschaften und -politik sowie Abschlüsse in Philosophie, 
Ethik und Umwelt. Auch heute noch ist es schwierig, ausschließlich Kurse in 
Umweltphilosophie zu finden, während Kurse in Landschafts- und Umweltphilo-
sophie im Rahmen des kulturellen Erbes aktiv angeboten wurden.4 

Man darf nicht vergessen, dass die von der Philosophie selbst gestellte 
Urfrage den Platz des Menschen in der ihn umgebenden Welt und den Versuch 
betrifft, seinen Ort im Raum zu verstehen. Die physische Umwelt in ihrer geo-
grafischen Dimension, das Lebensumfeld und der psychologische Raum sind 
eng mit menschlichen Aktivitäten verbunden. Eine ständige ethische Debatte 
über die großen Fragen ist entscheidend, um einen ausgewogenen Prozess 
der Nachhaltigkeit zu etablieren, der es uns ermöglicht, in Harmonie mit der 
Natur zu leben, in der sich der Mensch bewegt.  

                                                                    
3 Cfr. https://www.innatura.info/appunti-di-filosofia-ambientale/ 
4 Einige Universitätskurse werden nur zu Informationszwecken erwähnt - Die angegebene Liste 
dient nur als Beispiel und ist nicht erschöpfend : 
Uniroma 3: https://www.uniroma3.it/corsi/dipartimento-di-scienze/l/2020-2021/scienze-per-la-
protezione-della-natura-e-la-sostenibilita-ambientale-0580706203200001/ 
Università di Pisa: https://www.agr.unipi.it/master-in-sviluppo-sostenibile-e-cambiamento-
climatico/ 
Università del Piemonte Orientale: https://www.disit.uniupo.it/tutto-studenti/scegli-il-corso-
disit/lauree-triennali/laurea-gestione-ambientale-e-sviluppo 
Università di Milano: https://www.unimi.it/it/corsi/corsi-di-laurea/scienze-e-politiche-ambientali 
Università Cà Foscari di Venezia: https://www.unive.it/pag/18053/ 
Università di Parma: https://www.unipr.it/ugov/degree/2495 
Università di Torino: https://www.unito.it/ugov/degree/32518, 
https://www.unito.it/ugov/degree/32610     
Università di Genova: https://disfor.unige.it/didattica/corsi-di-laurea/magistrali/valorizzazione-
territori-turismi-sostenibili 
Università di Padova: https://agrariamedicinaveterinaria.unipd.it/etica-e-ambiente 
Università Sapienza di Roma: https://www.lettere.uniroma1.it/node/5601/1333 
https://www.uniroma1.it/it/offerta-formativa/corso-di-formazione/2021/le-scienze-della-
sostenibilita-2021 
https://www.uniroma1.it/it/pagina/la-sapienza-la-tutela-dellambiente-e-delle-risorse-naturali-del-
pianeta 
Università di Napoli Federico II:  https://www.unina.it/didattica/offerta-didattica/corsi-di-studio/-
/asset_publisher/ZkYlLseL78bg/content/1484660-ingegneria-per-l-ambiente-ed-il-
territorio/11958 



 

 

145 

Ich möchte daran erinnern, dass wissenschaftliche Modelle zu Natur- und in 
einem weiteren Sinne zu Umweltfragen wesentlich sind, aber niemals zum 
Selbstbezug tendieren oder zum Instrument einer aufdringlichen Technologie 
als Zweck und nicht als Mittel werden dürfen, einer Technologie, die eine Logik 
der Macht, flankiert von einer rigiden Technokratie, zum Ausdruck bringt. Als 
Ausdruck der rationalen Ausübung des Denkens fördert die Philosophie das 
Nachdenken durch legitime Fragen darüber, "was" die Natur, die Umwelt und 
die Art und Weise, wie man harmonisch zusammenleben kann, ohne Hybris zu 
begehen, "ist". Exzesse, Grenzüberschreitungen, die von falschen Werten wie 
Heuchelei und falschem Bewusstsein begleitet werden, können nur Irrwege 
hervorbringen und die Menschheit in den Tod der Zivilisationen führen. Bei je-
der menschlichen Aktivität führt das Überschreiten von Grenzen zur Tragödie 
(hybrizein). 

Philosophie ist die Ausübung der Vernunft und der Wunsch nach Wissen 
und selbstlosem Wissen im aristotelischen Sinne. Durch die Übung des Philo-
sophierens und des Hinterfragens wird der kritische Geist kultiviert. 

Die Frage nach der Bedeutung der uns umgebenden Natur und Umwelt für 
uns als Menschen setzt eine korrekte Grundlage für die Lösung der folgenden 
Fragen voraus. Oft gehen wir nicht von einer gemeinsamen Definition der Be-
griffe aus oder hinterfragen die Suche nach der Wahrheit.  

In Italien ist die Nachfrage der neuen Generationen nach Philosophie ein 
gutes Omen für die Eröffnung einer Reise auf der Suche nach der Wahrheit 
(aletheia), wiewohl man mit der Pluralität der Meinungen lebt, die manchmal 
leider trügerische sind. 

Zu Informationszwecken sind hier einige der zahlreichen Projekte aufge-
führt, die an italienischen Schulen durchgeführt werden: 

- Die Abteilung für Naturwissenschaften des wissenschaftlichen Gymna-
siums "E. Fermi" in Bologna hat den Weg zu einer nachhaltigen Wirt-
schaft schon vor langer Zeit eingeschlagen.5 

- Ein interessantes Projekt ist das des wissenschaftlichen Gymnasiums 
"G. B. Quadri" in Vicenza mit dem Titel "Clima in Classe tra storia e 
previsioni".6 

- Das RRR-Projekt (Recycling-Wiederverwendung-Wirtschaft) zur Um-
welterziehung des wissenschaftlichen und linguistischen Gymnasiums 
"Giordano Bruno" in Turin bietet viele interessante Ideen, die nicht nur 
didaktischer Natur sind.7 

- Das “Albert Einstein”-Gymnasium in Turin hat ein Projekt zum Thema 
Umwelterziehung - Globale Bürgerschaft aktiviert, das sich durch Infor-
mation, Kultur, praktische Aktivitäten und einen fächerübergreifenden 

                                                                    
5 Cf. https://www.liceofermibo.edu.it/wp-content/uploads/2017/11/progetto-Sostenibilitah-Dip.-
Scienze.pdf 
6 Cf.https://www.arpa.veneto.it/educazione_sostenibilita/docs/page/progetti_scuola/lquadri/Pro 
gramma_Clima_scuola.pdf 
7 Cf. https://www.gbruno.edu.it/pagine/educazione-ambientale 



 

 

146 

Horizont auszeichnet.8 
- "Ariosto Verde-Piccole azioni per migliorare la Terra" ist der Titel des 

Projekts des Klassischen Gymnasiums "Ariosto" in Ferrara.9 
- "La sostenibilità a scuola, per essere protagonisti del cambiamento fin 

dal Liceo" (Die Nachhaltigkeit in der Schule, um Protagonisten des 
Wandels zu sein). Das Gymnasium "Socrates" in Rom hat seit langem 
eine tiefgreifende Bildungsfunktion in diesem Sinne begonnen.10 

- “Attività all'aria aperta" ist der Titel des Projekts des Gymnasiums "Cas-
sini" in Genua, das kulturelle Aktivitäten mit Trekking und Biking verbun-
den hat.11 

- Auf EU-Ebene gibt es auch das Projekt "Climate Report" des Lycée 
"Bertolucci" in Parma, das sich in Zusammenarbeit mit anderen europäi-
schen Schulen aus Schweden, Frankreich, Spanien, Griechenland und 
der Slowakei mit dem Thema Klimawandel auseinandersetzt.12 

- In Sardinien wurde ein Labor für Umweltbildung und nachhaltiges Wirt-
schaften, das sich mit verschiedenen Aktionsprojekten befasst, für 
Schüler geöffnet.13 

- Das Istituto Comprensivo in Novoli im Bezirk Lecce in Apulien hat 
"Bicicletta ecologica" aktiviert.14 

- Die Verwaltung der Uffici scolastici Regionali Italiani setzt sich dafür ein, 
dass die Umwelterziehung angeregt und so weit wie möglich verbreitet 
wird.15 

Das Ministero dell'Istruzione hat einen Plan ausgearbeitet, der darauf abzielt, 
die Bildungsfunktion der Schulen wieder zu beleben, um die Verbindung zwi-
schen den verschiedenen Generationen wieder aufzubauen, die Bedeutung der 
nachhaltigen Entwicklung zu lehren und zu lernen, die Welt auf neue Weise zu 
bewohnen. Die sozialen, ökologischen und wirtschaftlichen Ziele folgen der 
Agenda 2030. 

Die Bedeutung des ökologischen und kulturellen Übergangs wird erläutert 
und die vier Säulen des Plans werden hervorgehoben: Regeneration von Wis-
sen, Verhalten, Infrastruktur und Lebensbedingungen. Ein GC-Netzwerk (Green 
Community) wurde als nützliche Unterstützung für Schulen eingerichtet. 

In diesem Kontext, in dem pädagogische Praxis von grundlegender Bedeu-
tung ist, ist es wichtig zu betonen, wie die Erziehung der Kinder nicht nur in Ita-

                                                                    
8 Cf. https://liceoeinsteintorino.it/index.php/news-1/445-educazione-ambientale-progetto-pon-di-
cittadinanza-globale 
9 Cf.  http://www.liceoariosto.it/attivita-e-progetti/40-progetto-qariosto-verdeq.html 
10 Cf.  https://www.nonsprecare.it/educazione-sostenibilita-scuola-liceo-socrate-
roma?refresh_cens 
11 Cf. https://www.liceocassini.it/pages/attivitasportive.php 
12 Cf.  https://ambiente.regione.emilia-romagna.it/it/notizie/notizie/2019/febbraio/parma-
l2019educazione-ambientale-in-formato-ue 
13 Cf. http://www.sardegnaambiente.it/documenti/21_393_20180417092207.pdf 
14 Cf.  https://www.icnovoli.edu.it/index.php/educazione-ambientale 
15 Cf.  https://www.usr.sicilia.it/index.php/educazione-ambientale 



 

 

147 

lien16 am besten mit Hilfe des Denkens von Maria Montessori verstanden wer-
den kann, das eine unauslöschliche Spur hinterlassen hat. Fähigkeiten müssen 
immer in Kompetenzen eingebettet sein, und die Priorität liegt darin, zu lernen 
zuzuhören und verantwortungsvolle Erfahrungen zu machen, die von Selbstkri-
tik begleitet werden, die Individualismus und individuelle Vorherrschaft vermei-
det. Maria Montessori war eine Pionierin bei der Einbeziehung der neuen Ge-
nerationen, indem sie den Gedanken "Unser Garten", den eines Tisches der 
Natur und einer kosmische Erziehung hervorhob. 

 

 

 
 
 

 

 

                                                                    
16 htttps://www.operanazionalemontessori.it/montessori/il-metodo-il-bambino-e-I-
adolescente/progetto-educativo-montessori-3-11/315-I-ambiente 



 

 

148 

The Upbringing of Ecological Self-awareness                   
in the Ethics Classroom –                                                  

The Case of Lithuania 

Lina Vidauskytė / Tomas Sodeika 
(Vilnius) 

This text presents aspects of updating the ethics curriculum in Lithuanian schools. 
The focus is on nurturing relationships with nature, the social and technological en-
vironment. Nature is not an independent, autonomous value, because it is always 
associated with man as such. Therefore, the connection based on the philosophical 
thinking of Martin Buber and Emmanuel Levinas is fundamental. Students learn eth-
ics from the first grade, and ethical relationships with nature are taught in all grades. 
By age group, the teaching differs, but the essence remains the same - self-
awareness concerning nature, and awareness of one's responsibility to nature. Stu-
dents reflect not only on the issues of waste sorting (which are no longer the most 
important in Lithuanian society, because sorting has already become a common 
practice) but also on the problems of natural pollution and global warming. Dialogue 
relationships with animals are taught through animation, ethnographic material, 
modern cinema, and art. Students are also educated to propose ideas for various 
environmental projects, fixate on ecological problems in their neighborhood sur-
roundings, and maintain ecological principles at home and in nature.  
 
Since the Industrial revolution humanity has developed technology on an ab-
normal scale and the growing use of technologies requires more and more nat-
ural recourses. Usually, it is told, that since then, people’s attitude towards na-
ture as a resource to be exploited appeared. With the help of technics humanity 
builds a niche in Nature: creates its own home, various cultures, and civiliza-
tions, and in that way, humanity’s relationship with Nature is more or less ex-
ploitive. Exploitative relation to Nature is the only way available to society, as 
famous German historian Joachim Radkau insists: there is no such thing as un-
touched Nature.17 Such untouched Nature simply is a myth that was created by 
environmentalists in the USA. The idea takes its origin in the misleading expe-
rience of 19th-century travelers through the “wild nature” of North America. The 
travelers believed that Nature which lies in front of their eyes is primordial and 
because of that indigenous ethnic groups (local people) should be removed 
somewhere else. Nevertheless, they didn’t suspect that Nature is the result of 
the hunting policy of local people. A similar echo one can hear in works of con-
temporary authors which warn us not to treat nature instrumentally.  The big-
gest source of such attitude is scientific discourse. For instance, according to 
Jim Cheney, particularly scientific attitudes, impose human systems of under-

                                                                    
17 Joachim Radkau, Natur und Macht. Eine Weltgeshichte der Umwelt. München: Verlag C.H. 
Beck, 2012.  



 

 

149 

standing on nature, while true knowledge accounts for the expression of nature 
in its activity.18 Scientific investigation carries a great danger of understanding 
nature as only a system to be measured, having no value of its own.19 Nature 
has its value in itself and we should protect the world’s diversity as a common 
principle in environmentalist moral philosophy.20  

Nevertheless, despite various discourse leitmotifs on Nature’s value in itself 
(it means that Nature is something more or less but independent system), hu-
man is a part of Nature and because of that, (s)he is responsible for taking care 
of it. Global environmental problems, such as pollution of air, rivers, and 
oceans, climate change, rising ocean levels, melting glaciers, loss of biodiversi-
ty, resource depletion, and the ancillary accumulation of waste products, 
threaten the future health and viability of our planet and its living beings. Simply 
we cannot close our eyes to the problem of our planetary ecological crisis. 

Today, at the beginning of the 21st century, society all over the world faces 
a dilemma – whether to care about nature and lead a careless way of life, or 
take responsibility for the future of the Earth, for the future of the next genera-
tions. Various legal, economic, and administrative processes and projects sug-
gest that contemporary societies are trying to find more or less sustainable 
ways of living in Nature. Ecological or environmental philosophy could be very 
helpful to deal with ecological crises, not because it can propose something 
similar to technical or scientific ideas or projects. Philosophy is thinking which 
can take a serious role in the process of education of ecological self-
awareness. Probably not by accident many contemporary philosophers turned 
on the environmental problem, ecological ethics.  One of them is Hans Jonas, 
who offered a concept of the imperative of responsibility. What does it mean?  
Jonas writes: 

“An imperative responding to the new type of human action and addressed to 
the new type-of agency that operates it might run thus: “Act so that the effects of 
your action are compatible with -the permanence of genuine human-life": or ex-
pressed negatively: “Act so that the effects of your action are nor destructive of 
the future possibility of such life”; or simply: “Do not compromise the conditions 
for an indefinite continuation of humanity on earth”; Of, again turned positive: “In 
your present choices, include the future wholeness of Man among the objects of 
your will.”21 

When commenting on Jonas’s philosophical position, Theresa Morris writes as 
such:  

“As humans affect the living Earth with their action’s responsibility arising from 
human self-understanding follows in the wake, for we know ourselves as the be-

                                                                    
18 Cheney, Jim. “Truth, Knowledge, and the Wild World.” Ethics and the Environment 10, no. 2 
(2005), p. 109. 
19 Cheney, Jim. “Truth, Knowledge, and the Wild World.”, pp. 105–106. 
20 Riggio Adam, Ecology, Ethics, and the Future of Humanity. Palgrave Macmillan, 2015, p.2. 
21 Jonas, Hans.  The Imperative of Responsibility. The Search of an Ethics for the Technologi-
cal Age. The University of Chicago Press, 1984, p.11. 



 

 

150 

ings who cause and create far-reaching effects. Responsibility initially appears 
in the response of humans to the effects of their actions. It is awakened by 
recognition of the extent of the consequences human activity generates and the 
effect of those consequences on the good that being is.”22 

Jonas’s philosophy finds its place somewhere between various fields of sci-
ence and engineering. It means that today’s ecological philosophy takes into 
account data of science and technics. In order not to lose our conscious being 
among various disciplines, philosophy and ethics focus on the relationship be-
tween humans and Nature.   

“Altogether, Jonas’s work in the fields of philosophy of biology, evolution, and 
technology offers important clues for responding to questions concerning the re-
lation of the human being to the human-generated artifacts that have begun to 
shape the world and that alter the way humans’ beings relate to each other, as 
well as to questions regarding the relationship between humans and the 
Earth.”23  

It is worth noting, that similarly to the earlier mentioned Jim Cheney, Jonas 
also sees the huge damage of the scientific attitude to Nature. Contemporary 
societies live under the pressure of scientific authority. Of course it would be an 
exaggeration to insist that science is the main cause of humanity’s neglect of 
nature. As Theresa Morris writes: 

“For Jonas, the mathematization of the world, the forgetting of the lifeworld, the 
loss of dynamism, the dismissal of speculation concerning final causes, and the 
lack of any sense of contextual interrelatedness has created a corresponding 
spiritual and ethical void and the isolation and alienation of humans from them-
selves and nature. This worldview, according to Jonas, contributes to the devas-
tation of the natural world.”24  

Considering what is said above, today societies all over the world should 
think about ways to educate the younger generation to take responsibility for 
the Earth and our living natural world. One such way is the education of Ethics 
and Philosophy at schools and universities. To put in other words, we should 
consider eco-centric moral philosophy in the classroom.  

Let’s focus on the case of Lithuania to look more closely at the actualities of 
environmental upbringing. Local environmental problems in Lithuania, such as 
a loss of natural pastures, industrial deforestation, ignored strategies and plans 
for reforestation, the impact of human activities on nature, and increasing emis-
sions of solid particles while ignoring the development of an ecological public 
transport system, require an adequate attitude in society. A few years ago the 
Ministry of Environment in Lithuania introduced a system for sorting and recy-
cling plastic and this project was very successful from the first month, while in 
the other EU countries it took almost a year. It says that Lithuanian society is al-
                                                                    
22 Morris Theresa, Hans Jonas’s Ethics of Responsibility. From Ontology to Ecology. State Uni-
versity of New York: 2013, P.6. 
23 Morris Theresa, Hans Jonas’s Ethics of Responsibility. From Ontology to Ecology, p.9. 
24 Morris Theresa, Hans Jonas’s Ethics of Responsibility. p.25. 



 

 

151 

ready prepared to take responsibility for global and local environmental prob-
lems. Despite the practice of waste sorting being very successful and rapidly in-
troduced in Lithuania, many environmental issues still require a conscious posi-
tion on the part of society. After all, next to environmental problems there are 
also topical issues of protecting animals and plants – their rights and biodiversi-
ty.  

Therefore, the development of ecological thinking and ecological self-
awareness from the first year of education in kindergarten and school in the 
lessons of ethics is a priority issue. 

In Lithuania, the Ethics curriculum is currently being updated and will be im-
plemented in schools in 2023. After completing the Ethics curriculum students 
will have the possibility to write a final thesis, which is very helpful to attain 
long-term academic goals.  It is worth noting that in Lithuania students don‘t get 
grades during the classroom Ethics - only feedback according to their achieve-
ment level. A such paradigm of academic goals is orientated to the upbringing 
of self-awareness.  

It should be emphasized that the updated curriculum has a lot of space for 
various environmental and ecological topics. Above all, environmental academ-
ic achievements are not peripheral, but major.  Ecological self-awareness, re-
sponsible and careful attitude to flora and fauna form half of all the achieve-
ments envisaged by the curriculum.  Since many achievements are orientated 
to practice, the development of ecological self-awareness is particularly suitable 
for inclusive education. Students of various capabilities could feel comfortable 
in such a classroom.  

One of the axes of the curriculum is the philosophy of Emanuel Levinas, 
who was born and lived in Lithuania before WWII. The most important and per-
haps the most recognizable concepts appear in the vocabulary of the curricu-
lum, such as the Other, the face, guilt, and responsibility. According to Levinas, 
responsibility defines the structure of subjectivity.25  Our relationships with other 
people, nature, with cultural heritage construct our ethical behavior. Levinas 
explicates how he understands responsibility as follows: 

„I understand responsibility as responsibility for the Other, thus as responsibility 
for what is not my deed, or for what does not even matter to me; or which pre-
cisely does matter to me, is met by me as a face.“26  

Today a philosopher cannot simply be a teller of truth, because he (or she) 
cannot compete with science, its collection of empirical data (no matter how 
critical we are toward the mathematization of nature provided by Science). But 
philosopher has tools to educate the young generation and to help adult people 
to become aware of their responsibility regarding nature. Someone may ask a 
question: what to do if humanity doesn‘t feel the imperative of responsibility, 

                                                                    
25 Levinas, Emanuel. Ethics and Infinity. Conversations with Philippe Nemo. Duquesne Univer-
sity Press. 1985, p.96.  
26 Levinas, Emanuel. Ethics and Infinity. Conversations with Philippe Nemo. p.95.  



 

 

152 

which was proposed by Hans Jonas? Is the difference between Is, or the real 
world, and Ought, the experience of the moral law? Perhaps the best answer is 
proposed by Levinas. He suggests trying to hear/ to see the Other‘s Face, 
which whispers „don‘t kill“. The Other and its helplessness, its vulnerability, its 
Naked Face urge us to hear its weak voice, his asking. Law forbids man to kill, 
to destroy other‘s life, but we are still facing various crimes against people and 
nature. In considering that, philosophical and ethical upbringing based on 
Levinas‘ philosophical insights stresses an ability to hear others' helpless ask -  
„don‘t kill“. When humanity denies law, it should try to cultivate empathy and 
care.  That is the essence of the Ethics curriculum.  

The new Ethics curriculum is focused on building relationships with the self, 
family, community, animals, plants, and cultural heritage. This relationship-
building is going to be done through Socratic questions, general class discus-
sions, introspection, reflection, and problem-solving. The number of ethics les-
sons is small - only one hour per week. However, in the upper grades, volun-
teer activities are mandatory and then the hours of ethical education are in-
creased (for instance, students are invited to internships in animal shelters). In 
addition, it should be taken into account that most of the curriculum subjects 
have connections and "echoes" of the other subjects (environmental issues can 
be considered in the classroom of Biology, Chemistry, History, or, even, Lithua-
nian literature). It is very important to look at ecology through local issues. The 
common problem is that most works and philosophical topics on ecology and 
Nature are written from a bird's eye view. So, during education in the field of 
ecology is worth to pay an attention to the lectures on other subjects.  

The curriculum of ethics is compulsory in Lithuanian schools and is taught 
from primary education and continues at the basic and secondary school levels. 
In a general sense, the goal of the subject Ethics is to form a responsible, con-
scious attitude of students toward themselves, the Other, society, nature, and 
the world. The teachers of Ethics seek to educate students to ask ethical and 
philosophical questions that help them better understand their emotions, feel-
ings, and thoughts, opening up the possibility of dialogue with the Other and the 
desire to understand the meaning of being in small and large communities, 
where people live and act daily. The Other is understood not only as a human 
being, but also as a particular animal, or a plant. The curriculum pays great at-
tention to the analysis of the relationship between man and nature, and the de-
velopment of ecological self-awareness. Students also develop personal quali-
ties and values based on the ideas of community, empathy, openness, and en-
vironmental protection. 

The goals of the curriculum have some differences depending on the level 
of education (primary, basic and secondary (gymnasium). In pursuit of the goal 
of ethical education, students implement the following tasks in basic education: 
reflect on the problems of the planet and the natural environment, and ask 
value, moral, and existential questions. To achieve the goal of ethical 



 

 

153 

education, students in secondary education implement the following tasks: they 
deepen their understanding of humanity, society, and the world based on the 
ideas, activities, and creations of philosophical ethics theorists and 
practitioners, as well as public persons and artists. Students are also involved 
in the activities of the school and public (civil) societies, associations, or groups 
related to the cultivation of civil, national, social, and human rights values, and 
the formation of mature civic consciousness. Achievements are constructed 
around the basic statements of the philosophy of dialogue of Martin Buber. 
Thus, all academic achievements (intellectual domains) look like this: 

I am a person (knowledge of one's uniqueness and feelings, care for oneself 
and others, personal relationships), I-Thou (dialogical communication with the 
Other, the Other as a friend, the Other as a family member, the Other as a for-
eign), I-It (me and Nature, flora, fauna), I-We (social relations; family, friends, re-
al and virtual communities).  

Ecological self-awareness is a very important area of achievement about the 
world or I-It. To be more precise the following achievements stand out in this 
area: Me and flora, Me and wildlife, Me and ecology, and Expression of envi-
ronmental problems in virtuality.  

In the elementary grades, students study nature (domestic and wildlife 
plants) and environmental topics in practice - from the correct sorting of waste 
to planting and weeding their little garden at the school. Reflection is very im-
portant here, a conscious understanding of what kind of plants should be in an 
individual garden, and how each person will take care of them. This education 
project has a goal to bring about a conscious responsible person. A person who 
can take care  for plants. Already today many schools (especially in smaller 
towns) have small houses for bugs. These bug houses are built not only for ed-
ucational purposes, but also for environmental causes – in Lithuania during the 
summer grass cutting on a very low level is usually cultivated, and it causes the 
disappearing not only of the variety of bugs but the low cutting of meadows (all 
together with the use of fertilizer) effects the death of bees. Animal rights and 
the threat to biodiversity are two important environmental questions. Usually, all 
primary classes have a toy animal, which is treated like an alive. Each weekend 
a separate kid brings it home and prepares a photo project about the weekend 
with a toy animal. Such educational play forms a child’s attitude to a toy (quasi-
animal) as it is alive. In combination with other subjects, similar projects have 
the goal to educate children on how to be together with animals. Of course, be-
sides such upbringing always goes an upbringing of conscious understanding 
that some animals can be dangerous, and children need to learn how to main-
tain safe relationships with various animals (and plants).  

To teach ethical relations to animals and biodiversity various philosophical 
authors are useful. One such author is German forester Peter Wohlleben and 
his book The Hidden Life of Trees: What They Feel, How They Communicate: 



 

 

154 

Discoveries from a Secret World (2016). Recently this book was translated into 
Lithuanian and now it is a very handful reader in the class of ethics.  

Gradually, by age groups, the tasks become more problematic. Students 
are encouraged to understand their relationship not only with domestic animals, 
but also with wildlife, and reflect on their ability to help an animal. When teach-
ing this theme, students are discussing various ethical dilemmas in which ani-
mals play a major role. For instance, a dilemma to help a little cat on the top of 
the tree while on the way to school, or on the way home. To pretend that you 
don’t see the little cat in trouble, or hope that someone else will spite a cat.  

Another field of achievement of the curriculum is the so-called Expression of 
Environmental Issues in Virtuality (The Internet, various TV programs, pod-
casts).  While working in this field, students discuss with classmates the ques-
tions, such as „How to draw people's attention to environmental issues through 
visual means?“  At the end of education, students are expected to be able to 
present and analyze films, and photographic projects about nature and envi-
ronmental problems. To achieve goals, students develop qualitative, i.e., a re-
flexive attitude to the world and nature and a competent understanding of the 
expression of the problems of the world/nature in virtuality. Students are en-
couraged to use various Internet platforms (according to age groups) and also 
use mobile phones for environmental projects. A lot of various-length documen-
taries and fictional movies appear today. Also, many environmental projects are 
organized not only in Lithuania but on a worldwide scale. Many artists, direc-
tors, and photographers take part in such projects. While focusing on various 
environmental projects via IT, students from the primary grades are educated 
on how to balance their working hours beside the computer and the harm to na-
ture. It means an ability to make a conscious choice between unnecessary and 
inevitable work with IT, or other technologies, which require a lot of energy (it 
means a requirement of natural resources). Considering that students of ethics 
(especially of the higher grades) are encouraged to research the impact and 
the level of influence of environmental projects.  

Considering what is said before students are encouraged to discuss such 
questions as:  

Would a social media film help me understand the principles of waste sorting? 
Do you need to use electricity in moderation? Why? Do I understand that my 
connection to the virtual space (if only for fun) is ecologically destructive (after 
all, electricity is needed, which is not always "green")? 

Students are also educated to propose ideas for various environmental pro-
jects, fixate on ecological problems in their neighborhood surroundings, and 
maintain ecological principles at home and in nature.  

Consumerism is one of the basic problems of contemporary society and in 
the classroom, students are encouraged critically to discuss unresponsible 
consumerism and its effect on nature. Regarding this question, students are go-
ing to work on various projects about the second use of things. In Lithuania, the 



 

 

155 

media have difficulty fulfilling their obligation to provide objective and detailed 
information. Usually, it is completely unable to take a consistent and active po-
sition on climate change and environmental issues. In addition to the environ-
mental issue raised by Lithuanian or foreign scientists, a large-circulation daily 
newspaper may also include a report about a rich party in Ibiza with a headline 
reporting that private jets cannot fit into the airport during the party. However, 
the mood of the headline and article is positioned as positive, prompting to fol-
low such activities of the rich. The mentioned position of newspapers in the 
classroom can be seen as a negative example of public attention to ecology 
and climate change. There are a lot of similar examples in the Lithuanian me-
dia, ranging from initially ironically formulated headlines on the topic of climate 
change (for example, a report from an international interior exhibition with ex-
plicit instructions to change your interior as soon as possible by buying new 
furniture, etc.). Little attention is paid to the possibilities of the development of a 
sustainable transport system. Gymnasium students already can take a critical 
position toward the media, which doesn’t take a reflective position on environ-
mental problems. They can create a platform for critical review or projects, 
which shares various philosophical thoughts about ecology. 
 

 

 

 
 
 



 

 

156 

Studying and Developing Ecophilosophy                         
in Bulgaria  

Nikoleta Nikolova / Aneta Karageorgieva 
(Sofia)  

We start form the acknowledgement that nowadays Environmental philosophy is 
one of the most significant fields of study in philosophy. One important reason for 
this is the awareness that human actions already result in the destruction of many 
different forms of life. For a long time, however, the Western world viewed nature 
not as a matter of values, but rather from the perspective of anthropocentrism, and 
simply as a resource for achieving human ends. At the same time, we need to un-
derstand through education (and the study of ecological ethics), that we are only a 
part of a world that already has objective intrinsic value, and to restore relationship 
between humans and nature responsibly. We strongly believe that philosophy is the 
field that provides the best approach necessary to develop respect for nature 
through critical and collaborative thinking.  
In our article, we analyze school education in ecophilosophy in Bulgarian profiled 
education in philosophy in the 12th (last) grade today and civic education in the 11th 
(penultimate) and 12th grades, and present a model for ecological education that is 
being used within the programme Philosophy for children at primary school.  
 
The practice of ecophilosophy is an ongoing inquiry into values. It fosters deep-
er and valuable relationships between communities and the natural world. 

Environmental philosophy has recently been recognized as one of the most 
important fields of philosophical thinking. Perhaps one of the obvious reasons is 
that our actions already result in the destruction of many forms of life. However, 
in the Western world there was a long-standing inclination to think of the natural 
world as a resource to be used for our own purposes.  

In the article we adhere to some of the principles of Deep Ecology Move-
ment as they were summarized by Naess and Sessions: 

1. The well-being and flourishing of human and nonhuman life on Earth 
have value in themselves. 

2. Richness and diversity of life forms contribute to the realizations of these 
values and are also values in themselves.1 

Our environmental education is based on the idea that there is a global crisis 
changing the nature around us, but not only. It also changes our conceptions of 
civilization and values. Therefore, the most important discipline in teaching eco-
logical ethics is philosophy. The background rationale of this teaching is the re-
alization that we are in the midst of an ecological crisis that poses to our life, 
and, consequently, to our worldview, tremendous challenges. They include 

                                                                    
1 Devall Bill, Sessions George, Deep Ecology: Living as if Nature Mattered, Layton, Utah: Gibbs 
M. Smith, 1985, p. 70 



 

 

157 

such areas as humanity’s responsibility for climate change, the existence or 
non-existence of duties concerning future generations, the issue of distributing 
the weights of climate change, obligations of individuals, communities, and so-
cieties, ascription of rights to natural resources, and many others. The general 
impression that we, as teachers of future teachers, and their trainers, respec-
tively, is that, although students are being thought mainly in the tradition of con-
tinental philosophy, ethics of environment borrows quite a lot from the Anglo-
American analytical philosophy. This is in accordance with the observation that 
environmental problems are being formulated and solutions are being proposed 
based on contemporary science. We as teachers must be aware, however, that 
Indian, Chinese, African and other philosophers represent diverse points of 
view. Therefore, we can benefit a lot by at least some acquaintance with those 
ideas. Again, philosophy is the most suited discipline to bring this intercultural 
awareness into schools. However, at the present moment, this is a recommen-
dation and not actuality. 

1. Ecophilosophy and children 
As many philosophers have emphasized (see e.g., Bryan Williston’s Philosophy 
and the climate crisis2), “If we understand the climate crisis as a deeply existen-
tial one, it can help to examine the way past philosophers responded to similar 
crises in their times.”3 Having in mind this awareness, a curriculum for environ-
mental philosophy was developed some twenty years ago in Bulgaria to be im-
plemented in primary schools. This was an outcome of a greater project sup-
ported by Foundation for the Development of Civil Society in Bulgaria which in-
cluded experimental classes with Roma children 9-15 years of age. Since then, 
the curriculum has been applied in many classes at different schools and 
proved to be an inspiring new model for ecological education. It had been de-
veloped further by practicing teachers in the light of the new events and trends 
that have changed again our physical and social environment. 

What are the general presuppositions of the model developed in the manual 
Eco-philosophy with children by three university and school teachers in 2001?4 
It is designed according to some of the principles guiding the famous Matthew 
Lipman’s methodology called philosophy for children, but still, it is an original 
work by Bulgarian philosophy teachers. Strategies and techniques are oriented 
towards building and developing of ecological culture. What is ecological cul-
ture? All in all, these are attitudes, values, behavioral norms, views, and com-
mon practices of interaction with the physical (primarily) and social (as a con-
sequence and/or prerequisite) characteristic of given communities. The model 
narrows down this general picture, focusing on the immediate community in-
habited by the children – family, friends, school, village, and the like. Thus, the 
                                                                    
2 Williston, B. Philosophy and the climate crisis, Routledge, 2021 
3 Ibid., p. 4 
4 Karageorgieva, A., E. Ivanova-Vardjiyska, D. Veleva. Ecophilosophy with children. Omophore, 
2001 



 

 

158 

notion of ecological culture shrinks to a set of cognitive content and skills, as 
well as attitudes about nature-caring, nature-recuperating, and nature-
conforming behavior. By ‘nature-caring’ we understand behavior that tries to 
prevent pollution and emaciation of the natural environment. It is tightly con-
nected with behavior that strives at removing the harmful consequences from 
industrial and everyday life activities; this we name ‘nature-recuperating’ behav-
ior. Complying with the ‘law of nature’ as it is being written by people’s customs, 
by science, and by experience builds the core of ‘nature-conforming’ behavior. 

Our model – in order to achieve its objectives of developing ecological cul-
ture – must accomplish the following tasks: to provide reliable landmarks for 
choices of circles of knowledge that children and teachers need, in order to ad-
vance their ecological erudition – e.g., some specific characteristics of the clos-
est natural environment cannot be known by textbook descriptions, travel 
guide, encyclopedias, etc.; a more important source of knowledge can be direct 
observation, description, and activities in it. The second task is to support and 
foster communication skills – both with the natural and the social environment; 
successful application of these skills ensures the establishment of standards 
and rule for eco-normative behavior. For instance, dialogue and partnership 
with regional institutions in recovering activities requires skills for problem for-
mulation, interviews with stakeholders, questioning the community members, 
reports and appeals to further institutions, and so on. Another example of skills 
for communicating with the nature could be sensitivity to damaged environ-
ment; this sensitivity is not innate, it must be initiated and developed: our chil-
dren live in an environment that is more polluted in comparison with our child-
hood, and if they are deprived of contacts with spots ‘saved from civilization’ (to 
be encountered more and more rarely nowadays) they will not become aware 
that something is wrong in their environment. 

The third task to pursue is presentation of conditions for effective and con-
secutive building and approbation of essential attitudes (characteristic of con-
temporary ecological culture) such as perceiving nature as valuable not only in 
its function to supply resources for human economy, but as a necessity of the 
good life, including its aesthetical and ethical dimensions.  

Lastly, the model aims at fostering – according to the children’s age and 
abilities – the attitudes and skills for ecologically responsible behaviour. Such 
simple activities as cleaning, separate waste collection or economy of scarce 
resources are completely within the scope of children's capabilities, but they are 
also a matter of constant encouragement and support. It is important not to 
burden children with overwhelming tasks, because over-demanding does not 
lead to over-achievement, but to a decline in motivation, unnecessary fears and 
disinterest5. 

                                                                    
5 Buckley, J. Thephilosophyman, https://www.thephilosophyman.com/, last accessed on 
22.11.2022 

https://www.thephilosophyman.com/


 

 

159 

The model offers explanations of the leading ideas in the stimuli, i.e., basic 
concepts through which we think about and represent nature, human beings, 
and their relationships; stimuli in the form of short narratives to be read by the 
participants, i.e., folk tales and excerpts from classical children literature; dis-
cussion plans to support philosophical dialogue about problems that probably 
will arise children’s interest; exercises for developing and  improving sensory 
and thinking skills necessary for perceiving, researching and taking a position 
on the issue; practical activities that provide additional - common to the groups 
- experience concerning their interaction with the environment, thus fostering 
the understanding, documenting and storing the results of the work; and games 
to support the educational process. 

This model can be used not only by philosophy teachers, but also by prima-
ry and secondary school teachers of language, natural sciences, geography, 
and history. It can be applied also in work in children’s clubs and circles, at 
summer camps, as well as guides for developing student’s projects, like creat-
ing websites, editing mini newspapers, setting programmes for partnerships 
with local institutions and organizations committed to environmental protection, 
among others. 

A particular module of this educational model can be seen in our paper 
‘Teaching environmental philosophy through fairytales (The little wheat grain)’, 
published in Forum Philosophie International 71 in 20226. 
 
2. Ecophilosophy in high school  

2.1 Ecophilosophy, environmental ethics and profiled education in phi-
losophy 
Philosophy in Bulgaria is a compulsory subject in high school studied from 8th to 
10th grade. At a later stage in their education students have the right to choose 
whether they like to continue studying philosophy in 11th and 12th grade as a 
specific educational profile being one of a total of four profiles. 

 Within the framework of the profiled education in philosophy, students 
study three mandatory modules, as well as one optional module in 11th grade, 
and three mandatory and one optional module in 12th grade.  

The compulsory modules are History of Ideas, Culture of Thinking, Social 
Psychology (11th grade) and Philosophy and Politics, Philosophy and Values , 
Psychology of Personality (12th grade). Curricula for the optional modules are 
usually prepared by the philosophy teacher at school and so far, modules such 
as Philosophy of Film, Rhetoric, History of Philosophy, Philosophy of Art, etc. 
have been implemented in profiled education. Profiled education in philosophy 
is gaining success in Bulgaria – it is very often among the chosen subjects that 
students want to study in high schools from Sofia and other Bulgarian towns. 
                                                                    
6 Karageorgieva, A., N. Nikolova. “Teaching environmental philosophy through fairy tales (The 
little wheat grain)”. In: Forum Philosophie International, 71, 2022, pp. 151-159 
 



 

 

160 

Within the Philosophy and Values module (studied 2 hours per week) in 12th 
grade, students are introduced to basic ethical and aesthetic concepts to build 
discussions during classes and connect these concepts with everyday life out-
side the classroom. The subject is divided into six more basic topics: Personali-
ty and Values, Nature and Values, The Beautiful as a Value, Social Values, 
Feelings and Virtues, The Sacred. The main objective pointed out in the cur-
riculum is to support personal development and to foster value relationships by 
developing critical and creative thinking skills. 

Ecophilosophy is studied within the Nature and Values section. The learning 
outcomes are divided into knowledge, skills and attitudes (competencies). At 
the end of the school year students are expected to be familiar with the philo-
sophical theories of Aristotle, Bacon, Heidegger, Jonas, recognizing and distin-
guishing three approaches regarding nature – 1. nature as a given; 2. nature as 
a resource for human beings to live their lives; 3. nature as a value. Each les-
son works on developing skills needed to justify a responsible attitude of re-
spect towards nature and on showing sensitivity towards modern environmental 
problems. The main concepts considered are Cynicism, consumerism, bioeth-
ics, ethics of care, ecophilosophy. 

Two types of textbooks of two publishing houses are used for the profiled 
education in philosophy – each teacher is free to choose the textbook he/she 
will use with the class. Both textbooks are very interactive, containing various 
exercises – working with text, discussion plans, case analysis and project pro-
posals.  

In the first textbook, the topic is divided into four large lessons. The idea of 
the Cosmos as a beautiful and harmonious unity for the ancient Greeks is pre-
sented, followed by the idea of human being as master of nature (Bacon). The 
third conception is presented in a more detailed way – the idea of ecological 
equality instead of traditional anthropocentrism in ethics. This transition was 
made through Peter Singer's influential ethical philosophy of animal rights. The 
authors represented in the textbook are Arne Næss and Hans Jonas. Students 
work with concepts such as ecophilosophy, deep ecology, biocentrism. Finally, 
students read a fragment from Goethe's Hymn to Nature in order to communi-
cate with the text and add their own statements to it as reactions from modern 
point of view.7 

Other lessons examine the relationship between natural and artificial, the 
meaning of natural as taste and as style (through the philosophy of Epicurean-
ism, Cynicism, asceticism), as well as the concept of natural in art. Images of 
paintings of German Romanticism as well as images of organic architecture 
(Frank Lloyd Wright’s works) are placed for students to reflect on and discuss. 
The last lesson is also a transition to the next section - Beauty as a value.8 
                                                                    
7 The lesson plans and activities are part of Kolev Ivan, Teoharov Vladimir, Filosofiya, 12. klas - 
profilirana podgotovka. Modul 2. Filosofiya i tsennosti (Philosophy for 12th grade - profiled edu-
cation. Module 2. Philosophy and Values). Sofia: Klet Bulgaria, 2021, Section 2, pp. 34-39 
8 Ibid., pp. 40-55 



 

 

161 

In the other available textbook, there are nine lessons on the section, one of 
which is organized as a multiple-choice test to check what students have 
learned in the end of the section. Each of the three approaches to nature out-
lined in the curriculum is highlighted and discussed in a separate lesson.  

In the first lesson, Aristotle's conception of teleology is presented, according 
to which everything in nature has its inner purpose, predetermined by a formal 
cause. The transformation from possibility to reality is also considered as a 
manifestation of human creativity.9 

The second lesson examines the view of nature as a means of improving 
people's living standards. The approach is based on two premises: 1. There is 
no predetermined striving for harmony in nature and 2. Nature is a tool in the 
hands of human beings.10 At this point students can find a definition of bioethics 
as interdisciplinary research that deals with problems in the field of biology, 
ecology, medicine, caused by the instrumental attitude towards nature. When 
doing an exercise lesson on this topic students work with an excerpt from Re-
flections on the First Philosophy of Descartes, which concerns the dualism of 
substances, and with some case studies in which the intervention of humans in 
nature is considered – such as genetically modified foods in Bulgaria and the 
use of biofuels in Europe. The student is required to assess whether human in-
tervention in nature is morally permissible and what attitude towards nature this 
intervention can lead to. 

In the next lesson, the attitude towards nature as a value is examined – the 
example of authentic relationship between man and nature.11 Nature and tech-
nology are presented as opposed and the main philosophical concept involved 
is that of Martin Heidegger – human being is not the lord of beings, but the 
shepherd of Being. From this authentic human attitude, a transition is made to 
Hans Jonas' ethics of care and philosophy of responsibility. An excerpt from 
Technik, Medizin und Ethik. Praxis des Prinzips Verantwortung is presented in 
a lesson for activities, in order that students try to philosophize on anthropocen-
trism and its alternatives in ethics. Students are asked to reflect on the question 
of whether the impoverishment of nature means the impoverishment of human 
life. They have to do some research on ecology and synergetics to look for ar-
guments in support of Jonas's text and then comment the text from their own 
point of view.  

A mini project for exploring Bulgarian embroideries is also proposed.  
Bulgarian embroidery hides a rich symbolism and is incommutable part of 

Bulgarian folklore, culture and traditions. Embroideries are usually made in the 
form of geometric compositions on garbs – in shapes of a circle, triangle 
(around the neck), square or rectangle, rhombus, polygon, broken lines, stars 
                                                                    
9 Boychev Boycho, Stamboliyski Aleksandar, Todorova Teodora, Filosofiya, 12. klas - profilirana 
podgotovka. Modul 2. Filosofiya i tsennosti (Philosophy for 12th grade - profiled education. 
Module 2. Philosophy and Values). Sofia: Pedagog6, 2021, pp. 46-48 
10 Ibid., pp. 50-51 
11 Ibid., pp. 56-58 



 

 

162 

and rosettes, and represent symbols of the Mother goddess, the directions of 
the world, the masculine and feminine energies, stylized suns, abundance in 
natural world. Moreover, Bulgarian embroidery reflects human's attitude to na-
ture, their worldview, the values they embrace, and their ceaseless pursuit of 
beauty and harmony.  

The role of Arne Næss and Félix Guattari in the popularization and devel-
opment of ecophilosophy, as well as Jonas' ethics of responsibility, are dis-
cussed in detail in the Human being's Attitude Towards Nature section12. The 
emancipation of the human intellect from nature in the pursuit of progress and a 
better life is problematized. A return to ethics is an inevitable process – life be-
comes a fundamental value that grounds the principle of human responsibility. 

The next two lessons are based on various views of human nature as well 
as the idea of human rights and caring for the environment. 

The lesson on the topic of human nature is entirely based on text work. Stu-
dents read an excerpt from Hegel's History of Philosophy on Cynicism, a para-
graph from Toffler on the transition from an industrial society to an information 
economy and ultramodern technology, and finally – a text from Erich Fromm on 
man's quest for power, love and destruction. Students therefore are asked to 
compare the three descriptions of human nature and answer questions after 
each text, considering some aspects: 

- In what way is philosophy more than just a “way of life”? 
- What chances does the transition to an information economy unlock for 

changing the attitude towards nature?  
- Is it possible to connect the three ideas in a single cultural or moral pat-

tern? How?13  
The final lesson (before an upcoming test) on the Nature and Values section 
looks at how our impact on nature relates to human rights. For example: 

- Exposure to harmful particles reduces the average life expectancy of eve-
ry person. 

- Increased production, entertainment, even sanitary needs, lead to a de-
crease in the world's water resources. Irregular water supply leads to de-
terioration of health, increased death rates, violent protests. 

- Every year, millions of acres of natural ecosystems are converted to agri-
cultural land. Deforestation endangers lives and modern farming methods 
require far fewer workers, leaving many people without their jobs.14 

Students have the following tasks. To find possible solutions to the listed 
problems, they should step into the role of "rebellious cynics", followers of Jo-
nas, or supporters of Toffler, discussing the strengths and weaknesses of the 
three positions (if they find any). 

                                                                    
12 Ibid., pp. 61-63 
13 Ibid., pp. 64-66 
14 Ibid, pp. 67-69 



 

 

163 

Teachers can use a variety of practices and activities. For example, Philos-
ophy for Children programs contain several opportunities for dialogue on topics 
related to ecophilosophy, which can be adapted for teenagers.  

Alongside trainee teachers we use the Consumerism15 session by David 
Birch based on Huxley's novel Brave New World (Birch & Worley 2014: 190-
195). Another stimulus by the same author raises the question of the intrinsic 
value of nature – Nature. Some of the questions included in the session dia-
logue are: 

- Does nature have value in itself? 
- Are all living things sacred? 
- Do only sentient things have rights? 
- Do harmful things not deserve rights? 
- Do we have the right to deliberately make a species extinct? 
- Should we be humbled by nature? Is it bigger than us?16 

Another stimulus that trainee teachers work with to prepare their lesson plans is 
Thomas Wartenberg's session on The Giving Tree. Wartenberg uses narratives 
for the purposes of philosophical discussions with children. The story is about 
the changing relationship between a little boy and a tree over the course of his 
life. The boy uses the tree as a source of his enjoyment and his needs. At the 
beginning he respects the tree but in the next stages of his life the boy's rela-
tionship takes a very destructive course, until one day nothing remains of the 
tree but a mere stump.17  

Another appropriate stimulus was prepared for Jason Buckley’s weekly 
online philosophy classes - Beauty and the Botanist. While this stimulus has a 
direct connection to epistemology (actually, it represents Frank Jackson's 
thought experiment Mary’s Room), it raises the question of human responsibil-
ity to preserve plant species and to care for nature despite our human desires 
and needs (one can successfully relate it to another thought experiment – The 
Last Man by Richard Sylvan).18 

When teaching ecophilosophy, teachers use poems and stories by famous 
foreign and Bulgarian authors, in which the main topic is nature as a value and 
man as a part of nature. Furthermore, teachers work with popular photos, paint-
ings and movies to encourage students to discuss, write essays, work on crea-
tive activities and express their attitude towards the environment.  
 
 
                                                                    
15 Birch David, Worley Peter, Provocations: Philosophy for Secondary School. UK: Crown 
House Publishing, 2014, pp. 190-195 
16 Ibid., pp. 247-251 
17 Wartenberg Thomas, Big Ideas for Little Kids. Teaching Philosophy through Children’s Litera-
ture. Lanham: Rowman & Littlefield Education, 2009, pp. 95-103 
18 The whole stimulus and the session plan (Thinking Space. Beauty and the Botanist) can be 
found online at: https://www.thephilosophyman.com/wp-
content/uploads/2022/02/Beauty_and_the_Botanist.pdf, last accessed on 28. 10. 2022 

https://www.thephilosophyman.com/wp-content/uploads/2022/02/Beauty_and_the_Botanist.pdf
https://www.thephilosophyman.com/wp-content/uploads/2022/02/Beauty_and_the_Botanist.pdf


 

 

164 

2.2 Civic education  
In addition, in 11th and 12th grades, the subject of Civic education is compulsory 
for all students. The subject is mainly taught by philosophy teachers, as well as 
history and geography teachers. Its main goals are fostering critical thinking 
and rational argumentation; constructive participation in dialogues and debates; 
making decisions; problem solving; peaceful conflict resolution; building and 
maintaining communities of like-minded people, managing projects. In both 
grades, students develop civic, socially significant projects. Especially in 12th 
grade the topic Bulgaria and Global Problems is studied and the subtopic Na-
ture and Culture in the Conditions of Globalization is strongly discussed in 
class. A student is expected to be able to understand the global nature of vari-
ous environmental and demographic problems, to use the opportunities of the 
global education to consider the significance of important social problems, to 
develop his own ideas for solving current global problems. Many students get 
involved in charity initiatives, funds donation, participation in voluntary activities 
such as afforestation and cleaning parks, yards, neighborhoods and forests. 
They also engage in campaigns for walking to school instead of using public 
transport, create information campaigns for younger students on ways to pro-
tect the environment, campaigns to beautify the towns they live in. Through 
these community-based engagements students do not only discuss social and 
ecological problems in the classroom but demonstrate practically their concern 
for the environment and for social relationships. Мany of their initiatives are 
supported by non-governmental organizations and municipalities. 
 
Conclusion  
In our article, we examined the school education in ecophilosophy in Bulgaria 
over the last twenty years - from the model for ecological education to which an 
ecophilosophy textbook was created for the purposes of school education, to 
the profiled education in philosophy in the 12th grade today and civic education 
in the 11th and 12th grades. We believe that, above all, philosophy is the aca-
demic discipline that provides the approach necessary to develop caring think-
ing and respect for nature - critical consideration of concepts key to under-
standing the world around us, rethinking our relationship with it, and collabora-
tive democratic exploration of values that we hold dear. Nowadays we can do 
all this without necessarily adhering to anthropocentrism in ethics as it used to 
be the case some thirty years ago.  
 
 
 
 

 
 
 



 

 

165 

 

Umwelt- und Klimaethik                                                    
im Philosophieunterricht in der Türkei 

Evrim Kutlu (Köln / Istanbul)  

Obwohl die Türkei 2015 die Sustainable Development Goals (SDG), die Nachhaltig-
keitsziele, im Rahmen der Agenda 2030 zur Bekämpfung der globalen Entwick-
lungsprobleme verabschiedet hat, steht die Implementation dieser BNE-Ziele in die 
Lehrwerke oder Curricula noch relativ am Anfang. Die Themen der Nachhaltigkeit, 
der Umweltethik, Klimakrise, Biodiversität und ökologisches Handeln etc. scheinen 
zwar auch an Schulen angekommen zu sein, allerdings war die genauere Untersu-
chung der Lehrwerke und Lehrpläne für den Philosophieunterricht in der 10. und 11. 
Klasse ernüchternd. Diese Themen wurden nicht eigens behandelt, sondern nur am 
Rande erwähnt und zumeist im Rahmen anderer philosophischer Themen diskutiert. 
Andererseits besteht in der Türkei ein sehr großes Interesse an Philosophiebüchern 
für Kinder, die im freien Markt mehrere Auflagen erreichen und auch an Schulen als 
Zusatzmaterial stark eingesetzt werden. Fast alle nationalen und internationalen 
Reihen behandeln mindestens in einem Band die Themen Naturverschmutzung, 
Naturschutz, Umwelt, Klimakrise und ökologisches Handeln. 
 
Während Umweltbildung, Umwelterziehung, ökologisches Lernen v. a. seit den 
80er Jahren zumindest theoretisch Themen des schulischen Lernens in 

 

 



 

 

166 

Deutschland sind, wurden sie in der Türkei nie systematisch eingeführt.19 Spä-
testens mit den 17 Nachhaltigkeitszielen, den BNE Actions20, ist allerdings das 
Thema der Nachhaltigkeit, der Umwelt- und der Klimaethik auch an Schulen in 
der Türkei angekommen; zumindest wird in den UNESCO-Berichten zur Um-
setzung der Nachhaltigkeitsziele dies beteuert21. Die Türkei gehört zu den 193 
Ländern der Vereinten Nationen, die 2015 die Sustainable Development Goals 
(SDG), die Nachhaltigkeitsziele, im Rahmen der Agenda 2030 zur Bekämpfung 
der globalen Entwicklungsprobleme verabschiedet haben. Es geht um Förde-
rung von Nachhaltigkeit in allen Bereichen der Gesellschaft mit ihren Institutio-
nen und Infrastrukturen bis hin zur Ökonomie und nicht nur in Ökologie und Na-
tur. Für die Erreichung dieser Nachhaltigkeitsziele spielt die Bildung eine we-
sentliche Rolle, zumal die „Hochwertige Bildung für alle“ selbst eines der Nach-
haltigkeitsziele ausmacht. Bildung ist ein entscheidendes Mittel zur Umsetzung 
einer nachhaltigen Entwicklung. Daher ist es verständlich, dass schließlich ein 
Rahmenplan „Bildung für nachhaltige Entwicklung“ (BNE) erarbeitet wurde22.  

Immer stärker wird es darum gehen, didaktische Strategien zu entwickeln, 
die BNE geeignet sind, die deren Ziele fördern, d. h. neue Wege der Wissens-
aneignung und Wissensförderung auszuloten und das kann meines Erachtens 
durch Handlungsorientierung im Unterricht besonders gut gelingen. Inwiefern 
das in den Schulen der verschiedenen Länder erfolgt, wäre näher zu erfor-
schen. Die Artikel in diesem Band leisten einen wesentlichen Beitrag.  

Der Philosophieunterricht bietet sich besonders gut an, um Umwelterzie-
hung zu leisten und ökologische und ethische Haltung zu fördern und v. a. auch 
Sensibilität für die Themen Klimakrise, Klimawandel, nachhaltiges Handeln 
usw. zu entwickeln. Insbesondere im Rahmen der Themen des guten Lebens, 
des moralischen Handelns, des Verhältnisses von Mensch und Natur und das 
Verhältnis von unterschiedlichen auch zu zukünftigen Generationen. Der Philo-
sophieunterricht hat per se einen besonderen Zugang zu den Themen der 
Umweltethik, Klimakrise etc., die uns heute und auch in der Zukunft noch stär-
ker beschäftigen werden. 

In diesem Beitrag möchte ich mich mit der Thematik im Rahmen des Philo-
sophieunterrichts in der Türkei beschäftigen23. Die Untersuchung der Lehrwer-
ke und v. a. der Kernlehrpläne für den Philosophieunterricht in der Türkei sind 
allerdings ernüchternd. Leider werden die Potenziale, die der Philosophieunter-
richt bietet nicht wirklich genutzt. Andererseits besteht ein sehr großes Interes-

                                                                    
19 Bezüglich der tatsächlichen und konkreten Umsetzung dieser Themen im Philosophieunter-
richt an deutschen Schulen vgl. den Beitrag von Gabriele Münnix in diesem Band.  
20 Vgl. Bildung für nachhaltige Entwicklung verfügbar unter  
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000379488. Auch die Türkei hat die BNE ratifiziert. 
21 Vgl. dazu: „Türkiye Sürdürülebilir Kalkınma Amaçlarına çalışmalarımız“ verfügbar unter: 
https://turkiye.un.org/tr/sdgs (Stand: 20.02.2023). 
22 Vgl. dazu die Resolution 72 / 222 der UN-Generalversammlung, 2017, 8. 
23 Einen allgemeinen Überblick über den kulturellen Wandel und den Philosophieunterricht in 
der Türkei gibt Kafadar, Osman. Türkiye’de Kültürel Dönüşümler ve Felsefe Eğitimi. İstanbul 
2000. 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000379488
https://turkiye.un.org/tr/sdgs


 

 

167 

se an Philosophiebüchern für Kinder, die im freien Markt mehrere Auflagen er-
reichen und auch an Schulen als Zusatzmaterial sehr stark eingesetzt werden. 

Die türkische Bildungspolitik mit Blick auf die Gründung der Türkischen 
Republik  
Bevor ich genauer auf die Lehrwerke und die Curricula des Philosophieunter-
richts in der Türkei eingehe und darlege, inwiefern die oben genannten Themen 
behandelt werden, möchte ich kurz die türkische Bildungspolitik im Allgemeinen 
skizzieren, damit die Stellung des Philosophieunterrichts im Rahmen der 
Schulbildung deutlich wird. 

In der Türkei fand zum ersten Mal im Jahre 1924 die erste curriculare Fest-
legung des Philosophieunterrichts statt.24 Die türkische Bildungspolitik ist eng 
mit der Gründungsgeschichte der Türkei verbunden. 1923 wurde die Türkische 
Republik von Mustafa Kemal Atatürk (1881-1938) gegründet. Mit der Gründung 
ging eine radikale und umfassende Modernisierungswelle einher. Atatürk er-
zwang durch seine Reformen eine Modernisierung in allen Bereichen25. Unter 
Modernisierung verstand Atatürk v. a. die Verwestlichung und Europäisierung, 
daher werden diese drei Begriffe fast synonym verwendet.26 Die neue Qualität 
der Rezeption und Adaption zeigt sich darin, dass aus einer vorzugsweise mili-
tärtechnologischen Adaption, der noch den Tanzimatreformen zugrunde lag, 
nun ein komplizierter Aneignungsprozess moderner, zunächst wissenschaftlich-
technologischer, dann aber politisch-kultureller und v. a. philosophischer 
Grundbegriffe und Theorien hervorgeht. Der europäischen Philosophie kam 
dabei eine besondere Rolle zu. 

Aus der Osmanischen Geschichte war die Erkenntnis erwachsen, dass der 
durch die Reformen intendierte und zu erreichende kulturelle Wandel nicht ge-
lingen konnte, wenn nicht die geistigen und philosophischen Grundlagen und 
Grundeinstellungen des Westens mitadaptiert werden. Gefordert war also ein 
ganzheitlicher Kulturwandel, der nur durch Bildung und Wissenschaft nach 
westlichem Muster erreicht werden konnte. 

                                                                    
24 Vgl. dazu auch Kafadar, Osman. Türkiye’de Cumhuriyet Döneminde Liselerde Felsefe 
Eğitimi. –Felsefe Proğramlarında Amaç ve Muhteva-. In: Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 
Dergisi, Bd. 27, Heft 2, Ankara 1994, S. 691-171. Verfügbar unter  
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/777137 (Stand 20.05.2023). 
25 Da es sich bei den Reformen um grundlegende Veränderungen des Gesamtlebens der Tür-
ken handelte, die zum ersten Mal sich als eine Nation verstanden, sprach man gar von den Re-
volutionen Atatürks. Unter Revolution verstand Atatürk selbst „die gewaltige Veränderung und 
Vernichtung der Institutionen, die das türkische Volk zurückbleiben ließ, und die Ersetzung die-
ser durch Institutionen, die dazu beitragen, dass die Nation zur höchsten Zivilisation fortschrei-
ten kann, das ist Revolution.“ (Palazoglu, Ahmet Bekir. Atatürk Ilkeleri, Ankara 1996, 294) Die 
Republikreformen werden heute in der Türkei kritisch reflektiert und kontrovers diskutiert. Eini-
ge Wissenschaftler sind der Auffassung, dass das Ziel der Republik-Reformen „in der Tat die 
Auflösung der Tradition, der tradierten Werte, ja die Aufhebung der Vergangenheit mit ihrer 
Tradition und ihren Institutionen“ (Kafadar 2000, 220) war. 
26 Vgl. dazu Günay, Cengiz. Geschichte der Türkei. Von den Anfängen der Moderne bis heute. 
Wien 2012. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/777137


 

 

168 

Ab 1924 begangen sukzessive die Reformen im Bildungswesen nach euro-
päischem Vorbild27. Für Atatürk waren die Bildungsreformen der erste Weg zur 
Modernisierung und zum Anschluss an Europa.   

Ein radikaler Laizismus war kennzeichnend für die Reformen und erklärt 
vielleicht bis heute hin, warum diese Modernisierung und die damit einherge-
henden Reformen die Großzahl der Bevölkerung nicht mitnehmen konnte und 
warum sie teilweise noch heute auf Ablehnung stößt.  

Wesentlich in unserem Kontext ist die Schließung der muslimischen Or-
denskonvente zu nennen, die auch die Schulen, die sogenannten medrese, 
einbezogen. Durch die Schließung der Ordenskonvente wurde die religiöse 
Ausrichtung der Ausbildung unterbunden. Religion sollte aus dem öffentlichen 
in den privaten Bereich verlagert werden. 

Ein weiterer Punkt ist die Einführung des lateinischen Alphabets (1928), 
wodurch v. a. die Alphabetisierung der Bevölkerung beflügelt werden und somit 
Bildung einem Großteil der Bevölkerung zugänglich gemacht werden sollte. 
Damit zusammenhängend wurde 1932 die Gesellschaft für türkische Sprach-
forschung (Türk Dil Kurumu, kurz TDK) gegründet, um sich des osmanischen 
und v. a. des arabischen Spracheinflusses zu entledigen. Das ist in Bezug auf 
die Philosophie sehr bemerkenswert und kulturhistorisch auch sehr interessant, 
weil viele in der Tradition eingebürgerten Begriffe, die arabischen oder persi-
schen Ursprungs sind, durch neue türkisierte Begriffe ersetzt wurden, die in ih-
rem Bedeutungsgehalt aber nicht genau das bezeichneten, was sie bezeichnen 
sollten, da sie keine Begriffsgeschichte hatten, die mit Inhalt gefüllt und man 
könnte sagen mit Erfahrung angereichert war. Ich möchte zur Verdeutlichung 
ein Beispiel geben. Der Begriff der Wahrheit, der als hakikat (arab. Ursprungs) 
bezeichnet, wurde ersetzt durch die türkischen Begriffe doğruluk oder ger-
çeklik28. Beide Begriffe sind aber sehr missverständlich, weil gerçeklik eher das 
Sein betreffend Wirklichkeit oder Realität und doğruluk eher die Erkenntnis be-
treffend Richtigkeit meint, während in dem Begriff hakikat eine die beiden Be-
deutungen übersteigende metaphysische und transzendentale Richtung mit-
impliziert ist, und zwar durch den Begriff Hak, was zugleich Gott aber als hukuk 
abgeleitet auch Recht bedeutet und somit das Rechte, das mit der Sache über-
einstimmende Urteil bedeutet, was dem absoluten Wahrheitsbegriff am nächs-
ten kommt.  

Die Reform im Hochschulwesen von 1933 stellt sowohl für die Universitäts-
geschichte als auch für die Philosophie in der Türkei einen Wendepunkt dar. 
Die radikale Umstrukturierung und Auflösung der alten Universität Darülfünun 
und die Gründung der Istanbuler Universität nach westlichem Vorbild wurde 
durch die Ironie des Schicksals mitbeflügelt, als in Deutschland zur gleichen 
Zeit jüdische und „politisch missliebige Hochschullehrer“ im Zuge der national-
                                                                    
27 Vgl. dazu Kulaçatan, Meltem. Bildungspolitische Umbrüche in der Türkei, 2020. Verfügbar 
unter https://www.bpb.de/themen/europa/tuerkei/315182/bildungspolitische-umbrueche-in-der-
tuerkei/ (Stand 20.05.2023). 
28 Vgl. dazu Tepe, Harun. Felsefede Doğruluk ve Hakikat, Ankara 2003.  

https://www.bpb.de/themen/europa/tuerkei/315182/bildungspolitische-umbrueche-in-der-tuerkei/
https://www.bpb.de/themen/europa/tuerkei/315182/bildungspolitische-umbrueche-in-der-tuerkei/


 

 

169 

sozialistischen Politik ihre Ämter verlieren. Mit dem „Gesetz zur Wiederherstel-
lung des Berufsbeamtentums“, das am 07. April 1933 verabschiedet wurde, 
wurden sie offiziell entlassen oder zur Abdankung gezwungen. Durch die Ver-
mittlung der „Notgemeinschaft für deutsche Akademiker im Ausland“29 fanden 
viele Akademiker in der Türkei nicht nur Zuflucht und einen Schutz vor den Na-
zis, sondern hatten auch die Möglichkeit, ihre wissenschaftliche Tätigkeit an 
Universitäten fortzuführen30. In allen wissenschaftlichen, politischen, öffentli-
chen und künstlerischen Bereichen waren die Exilwissenschaftler tätig und 
durch ihren Beitrag hat die Türkei einige Ziele der Modernisierung im Bildungs-
bereich verwirklichen können31.  

Das aktuelle türkische Bildungssystem 
Ohne auf die verschiedenen Bildungsreformen einzugehen, möchte ich mich 
dem aktuellen Bildungssystem zuwenden, das durch die Reformen der letzten 
Regierung im Jahre 2012 vorangetrieben wurde32.  

Vorgeschrieben sind 12 Jahre Schule, die eingeteilt wird in drei Stufen, be-
kannt auch als die „4+4+4 Reform“: 

Die erste Stufe ist die 4-Jährige Grundschule (1-4 Klasse, früher ging die 
Grundschule bis zur 6. Klassen, diese war verpflichtend für alle, in den 90er 
Jahren sogar bis zur 8. Klasse), die zweite Stufe: vierjährige Sekundarschule / 
Mittelschule (5.-8. Klasse) und die dritte Stufe ist das vierjährige Oberstufe Lise 
also Gymnasium (9.-12. Kl.)33.  

Durch die Lise-Zugangsprüfungen hat man nach der 8. Klasse unterschied-
liche Gymnasien zur Auswahl, in die man sich einschreiben kann. Je nach er-
worbenen Punkten bei der Zugangsprüfung für Gymnasien, können unter-
schiedliche Gymnasien und Schulen besucht werden:  
1. Die Allgemeinen Gymnasien (Genel Lise / Düz Lise): Diese bereiten die 

Lernenden wesentlich auf die Universitätszugangsprüfung vor.  

                                                                    
29 Die „Notgemeinschaft für deutsche Akademiker im Ausland“ wurde Ende April 1933 in Zürich 
durch den Mediziner und Pathologen Philipp Schwartz gegründet. 
30 Vgl. dazu Widmann, Horst. Exil und Bildungshilfe: Die deutschsprachige akademische Emig-
ration in die Türkei nach 1933, Frankfurt am Main u.a., 1973. 
31 Diese weiter auszuführen, würde den Rahmen dieses Beitrags sprengen, genannt seien nur 
einige Namen, die die späteren Philosophielehrenden mitgeprägt haben: Hans Reichenbach, 
Ernst von Aster, Gerhard Kessler, Wilhelm Peters. Viele türkische Philosophielehrenden haben 
auch Vorlesungen der Exilprofessoren aus anderen Fachbereichen gehört wie z. B. bei Erich 
Auerbach. 
32 Einen guten Überblick über das türkische Bildungssystem gibt Schwarz, Inga. Das Bildungs-
system der Türkei. Schulische Bildungslandschaft, nationale, internationale und zivilgesell-
schaftliche Einflussfaktoren. In: K. Kreiser et al. (Hrsg.). Junge Perspektiven der Türkeifor-
schung in Deutschland, Wiesbaden 2014, S. 133-154. Verfügbar unter DOI 10.1007/978-3-658-
04324-7_8 Vgl. auch  
https://www.kooperation-international.de/laender/asien/tuerkei/zusammenfassung/ueberblick-
zur-bildungs-forschungs-und-innovationslandschaft-und-politik#:~:text=Die%20von 
%20der%20T%C3%BCrkei%20erzielten,dem%20Durchschnitt%20der%20OECD%2DMitglieds
l%C3%A4nder (Stand 20.05.2023). 
33 vgl. dazu auch https://fulbright.org.tr/turk-egitim-sistemi (Stand 20.05.2023). 

https://www.kooperation-international.de/laender/asien/tuerkei/zusammenfassung/ueberblick-zur-bildungs-forschungs-und-innovationslandschaft-und-politik#:%7E:text=Die%20von%20%20der%20T%C3%BCrkei%20erzielten,dem%20Durchschnitt%20der%20OECD%2DMitgliedsl%C3%A4nder
https://www.kooperation-international.de/laender/asien/tuerkei/zusammenfassung/ueberblick-zur-bildungs-forschungs-und-innovationslandschaft-und-politik#:%7E:text=Die%20von%20%20der%20T%C3%BCrkei%20erzielten,dem%20Durchschnitt%20der%20OECD%2DMitgliedsl%C3%A4nder
https://www.kooperation-international.de/laender/asien/tuerkei/zusammenfassung/ueberblick-zur-bildungs-forschungs-und-innovationslandschaft-und-politik#:%7E:text=Die%20von%20%20der%20T%C3%BCrkei%20erzielten,dem%20Durchschnitt%20der%20OECD%2DMitgliedsl%C3%A4nder
https://www.kooperation-international.de/laender/asien/tuerkei/zusammenfassung/ueberblick-zur-bildungs-forschungs-und-innovationslandschaft-und-politik#:%7E:text=Die%20von%20%20der%20T%C3%BCrkei%20erzielten,dem%20Durchschnitt%20der%20OECD%2DMitgliedsl%C3%A4nder
https://fulbright.org.tr/turk-egitim-sistemi


 

 

170 

2. Berufsschulen (Meslek Lisesi): diese bereiten die Lernenden auf Berufs-
hochschulen vor. Hier müssen die Lernenden die allgemeine Hochschulzu-
gangsprüfung nicht belegen, sondern können direkt auf die Berufs-
Fachhochschule: Es sind Maritime Berufsoberschulen, oder Hotelmanage-
ment, Technik, Kommunikation, Gesundheit, Tourismus oder Lehrberufe. 

3. Anatolisches Gymnasium (Anadolu Lisesi): hier wird überwiegend in Fremd-
sprachen unterrichtet (zumeist Deutsch, Französisch, Englisch und Italie-
nisch). Diese fremdsprachigen Unterrichtsstunden sind mehr als in regulä-
ren Gymnasien. Die Schule bietet auch Optionen für eine zweite Fremd-
sprache. Es gibt berühmte und hoch angesehene anatolische Gymnasien 
wie die französische Galatasaray Lisesi, oder das Istanbul Boys High 
School. 

4. Fen Lisesi: Hier handelt es sich um das (Natur-)Wissenschaftsgymnasium: 
Es ist geeignet für Lernenden mit besonderen Interessen und Talenten in 
den Naturwissenschaften, die Lernenden bereiten sich für die naturwissen-
schaftlichen Fächer an den Universitäten vor.  

5. Imam und Prediger Schulen (Imam-Hatip Lisesi): An diesen Schulen wird 
das spätere Personal für religiöse Dienste ausgebildet, z. B. islamische 
Vorbeter und Prediger wie Imame etc., weshalb die religiösen Inhalte über-
wiegen. Sie bereiten die Lernenden aber auch auf die Hochschulaufnahme-
prüfungen vor.34 

6. Gymnasium für Bildende Künste (Güzel Sanatlar Lisesi): Hier sollen Kinder 
mit besonderen Fähigkeiten und Talenten in den Bereichen der schönen / 
bildenden Künste gefördert werden. 

7. Privatgymnasium (Özel Lise): Diese heißen auch Colleges, es sind die Aus-
landsschulen anderer Länder wie die Deutsche Schule, die französische 
Schule St. Joseph, die Liceo Italiano oder das amerikanische Robert Col-
lege. Alle Unterrichtsstunden außer Türkisch und Kulturfächer, in erster Li-
nie Geschichte und Geografie werden in der jeweiligen Landessprache un-
terrichtet, die Einschreibegebühren sind sehr hoch, sie haben aber einen 
guten Ruf, da ihre Abschlüsse auch in den jeweiligen Ländern anerkannt 
werden: wie z. B. als Abitur, Matura oder als Bachalauréat etc.  

Nach dem Gymnasium gibt es eine zentrale Hochschulzugangsprüfung 
(Yükseköğretim Kurumları Sınavı, YKS), die unterteilt ist in die Kernkompe-
                                                                    
34 Erst durch die Bildungsreformen von 2012 wurde es möglich, dass die Imam-Hatip Schulen  
Schülerinnen und Schüler bereits zur 5. Klasse aufnehmen konnten. Nach der 12. Klasse ha-
ben sie Zugang zur Hochschulaufnahmeprüfung. Durch diese Erneuerungen erhöhte sich die 
Anzahl dieser Schulen und somit auch die Anzahl ihrer Schülerinnen und Schüler. Die säkulare 
Opposition klagte erfolglos gegen diese Reformen sowie gegen die sukzessiven Änderungen in 
den Lehrplänen (wie z. B. die Streichung der Evolutionstheorie Darwins aus dem Biologieunter-
richt von 2017). Besorgniserregend schien ihnen vor allem die schlechten Bildungsergebnisse 
in der PISA-Studie von 2018, wonach die Türkei 20-35 Punkte unter dem Durchschnitt der 
OECD Mitgliedsländer lag. Besonders schlecht waren die Ergebnisse in den Imam-Hatip Schu-
len. Vgl. dazu: PISA Results 2018 Turkey. Verfügbar unter  
https://www.oecd.org/pisa/publications/PISA2018_CN_TUR.pdf (Stand 20.05.2023). 

https://www.oecd.org/pisa/publications/PISA2018_CN_TUR.pdf


 

 

171 

tenzprüfung (Temel Yeterlilik Testi, TYT), Fachkompetenzprüfung (Alan 
Yeterlilik Testleri, AYT) und Fremdsprachenprüfung (Yabancı Dil Testi, YDT). 
Je nach erworbenen Punktezahlen haben die Lernenden Zugang zu zwei 
Hochschulen: 

1. Meslek Yüksel Okullari: Berufshochschulen, die man vielleicht mit den 
Fachhochschulen vergleichen kann. Diese Hochschulen schließen mit 
einem Bachelor (Ön lisans – Vor-Lizenz) ab.  

2. Universitäten (öffentliche und private), die mit Bachelor, Master (Lisans-
Lizenz) und Promotion (Doktora) abschließen.  

Darüber hinaus gibt es Fernuniversitäten (Açıköğretim), die ein Fernstudium für 
bestimmte Fächer anbieten.  

Diese Darlegung soll verdeutlichen, wie das Bildungssystem in der Türkei 
aussieht und zu verstehen wie der Philosophieunterricht in das Gesamtbil-
dungssystem eingeordnet sein wird.  

Der Philosophieunterricht in der Schule 
In der Türkei ist der Philosophieunterricht ab der 10. Klasse als Pflichtfach vor-
gesehen, mit jeweils 2 Unterrichtsstunden. Das ist im Vergleich zu anderen 
Ländern nicht so gering. Auf die Unterschiede zwischen den öffentlichen und 
den privaten Schulen, die neben der allgemeinen auch ein schulinternes Pro-
gramm besitzen, komme ich am Ende noch zu sprechen. Was ich hier betonen 
möchte, ist, dass in Privatschulen bereits in der Grundschule Philosophie, bzw. 
philosophische Themen im Rahmen des Fachs Lebenswissenschaften unter-
richtet wird.  

Ich habe mir das Curriculum, sowie einige Lehrwerke für die 10. und 11. 
Klasse angeschaut und nach den Begriffen Natur, Naturschutz, Umwelt, Um-
weltschutz, ökologische Ethik etc. gesucht. Ich habe exemplarisch und nicht-
repräsentativ jeweils zwei Lehrwerke genauer untersucht und konnte feststel-
len, dass diese Themen nicht explizit vorkamen und wenn sie als Begriffe ge-
nannt wurden, dann relativ kurz und im Kontext von anderen und übergreifen-
den Themen. 

Zunächst ist festzuhalten, dass in den staatlichen Vorgaben im Curriculum 
für den Philosophieunterricht an weiterführenden Schulen35 neben den allge-
meinen Zielen, Kompetenzen und die genauen Unterrichtseinheiten (insgesamt 
8 Kapitel)36 auch Übungsvorschläge zu den einzelnen Inhalten gegeben, Beo-
bachtungs- und Bewertungsbögen37 für Schülerinnen und Schüler und sogar 

                                                                    
35 Vgl. dazu T.C. Millî Eğitim Bakanlığı. Ortaöğretim Genel Müdürlüğü. Felsefe Dersi Öğretim 
Programı, Ankara 2009. Verfügbar unter: https://docplayer.biz.tr/10576325-T-c-milli-egitim-
bakanligi-ortaogretim-genel-mudurlugu-felsefe-dersi-ogretim-programi.html (Stand 20.05.2023). 
36 A.a.O., 7 f. 
37 A.a.O., 11 ff. Interessant ist, dass sogar Bewertungsbögen zu Einstellungen der Lernenden 
vorgegeben und empfohlen werden, diese zu Beginn und am Ende des Schuljahres durchzu-
führen. (17 f.)  

https://docplayer.biz.tr/10576325-T-c-milli-egitim-bakanligi-ortaogretim-genel-mudurlugu-felsefe-dersi-ogretim-programi.html
https://docplayer.biz.tr/10576325-T-c-milli-egitim-bakanligi-ortaogretim-genel-mudurlugu-felsefe-dersi-ogretim-programi.html


 

 

172 

Vorgaben zur Buchgrößen (19,5 x 27,5 cm)38 für Philosophielehrwerke ge-
macht werden. 

In diesem Zusammenhang kann ich keine genaue Analyse des Curriculums 
machen, aber ich möchte zumindest auf die Inhalte und die vorgeschlagenen 8 
Kapitel, 8 Ünite erwähnen. Im Curriculum werden sogar die dafür vorgesehe-
nen Unterrichtseinheiten als Stunden vorgegeben. Die zu behandelnden The-
men und Unterrichtseinheiten sind folgende: 

1. Bekanntschaft mit der Philosophie, 8 UE 
2. Philosophie des Wissens, 12 UE 
3. Philosophie des Seins, 12 UE 
4. Moralphilosophie, 12 UE 
5. Philosophie der Kunst, 8 UE 
6. Religionsphilosophie, 6 UE 
7. Philosophie der Politik (Politische Philosophie), 7 UE 
8. Wissenschaftsphilosophie, 7 UE 

Das von mir untersuchten Lehrwerke haben sich vornehmlich an diese vorge-
gebenen Kapitel gehalten. In dem Lehrwerk für die 10. Klasse39 wurden die 
Begriffe Natur oder Naturschutz, Umwelt oder Umweltethik die im Kontext fol-
gender Themen behandelt: Entstehung der Philosophie (Naturphilosophen -
Vorsokratiker)40, Kunst und Natur, Natur und Schönheit in Kunst41, Ontologie –
Das Sein in der Natur, Verhältnis von Wissenschaft und Philosophie und Wert 
der Wissenschaft42 sowie ganz kurz in Bezug auf das universelle moralische 
Gesetz43.  

Es wird deutlich, dass Natur oder Naturschutz, Umwelt oder Umweltethik 
nicht für sich thematisiert werden, allerdings im Zusammenhang von größeren 
Themen erwähnt werden, wie z. B die Überlegungen zum „Versuch des Men-
schen den Kosmos und die Natur zu verstehen, ausgehend von Naturbeobach-
tung“44 oder der Frage, was der Unterschied zwischen der Schönheit in Kunst 
und Schönheit in der Natur45 sei oder im Rahmen von Wissenschaft und Tech-
nik als Formen der Beherrschung der Natur. Hier werden die Themen Umwelt- 
oder Naturverschmutzung oder Themen der globalen Klimaerwärmung, Glet-
scherschmelze oder Biodiversität nicht erwähnt.  

Das Philosophielehrwerk für die 11. Klasse46 behandelt in 5 Kapiteln über-
blicksartig philosophische Themen unterteilt in Jahrhunderten, wie „Kapitel 1: 
Philosophie des 6. – 2. Jahrhunderts vor Christus. […] 2. Kapitel: Philosophie 

                                                                    
38 A.a.O., 10. 
39 Vgl. Eke, Uğur. Ortaöğretim Felsefe 10 Ders Kitabı, Ankara 2021. 
40 A.a.O., 25 f. 
41 A.a.O., 117 ff. Vgl. auch MEB-Curriculum 2009, 60. 
42 A.a.O., 86. 
43 A.a.O., 93. 
44 A.a.O., 25 ff. 
45 A.a.O., 117 ff. 
46 Vgl. Koluaçık, Aysun u. a. Ortaöğretim Felsefe 11 Ders Kitabı, Ankara 2019. 



 

 

173 

des 2. – 15. Jahrhunderts.“47 3. Kapitel: Philosophie des 15. – 17. Jahrhun-
derts. […] 4. Kapitel: Philosophie des 18. – 19. Jahrhunderts. […] 5. Kapitel: 
Philosophie des 20. Jahrhunderts.“48  

Auch in dem Lehrwerk für die 11. Klasse werden die Themen Natur, Natur-
schutz, Umwelt, Umweltschutz, ökologische Ethik etc. nicht eigens behandelt. 
Obwohl für das letzte Kapitel zur Philosophie des 20. Jahrhunderts etwa 10 
Seiten mehr als andere Kapitel veranschlagt werden, steht hier eher Logik im 
Mittelpunkt und nicht die Klimakrise.  

Natur wird im ersten Kapitel im Rahmen der Naturphilosophen themati-
siert49. Bezüglich der Philosophie im 20. Jahrhundert wird der dialektische Ma-
terialismus behandelt und in diesem Kontext wird das Thema der Änderungen 
in der Natur und Gesellschaft kurz behandelt50, allerdings wird kaum auf die 
heutige Problematik der Umweltverschmutzung oder der ökologischen Ethik 
und Naturschutz eingegangen.  

Genauso verwunderlich ist der Umstand, dass nicht nur in den Lehrwerken, 
sondern auch im Curriculum kein ausführlicher Bezug zu den Themen gegeben 
war. In dem vom Bildungsministerium (MEB-Millî Eğitim Bakanlığı) herausge-
gebenen Curriculum für den Philosophieunterricht in der 10. und 11. Klasse51 
kommt das Thema „Umweltethik“ (çevre etiği) nur im Themenbereich „Proble-
me der angewandten Ethik“52 vor, neben anderen ausführlicheren Themen wie 
Bioethik, politische Ethik, Wissens- und Informationsethik, nimmt das Thema 
der Umweltethik, des Naturschutzes etc. keine beachtliche Stellung ein.53  

Allgemein wird im Curriculum die Erziehung des vielseitigen Menschen be-
tont. Das Ziel der philosophischen Bildung sei es, Menschen zu erziehen, die 
hinterfragen können, sich eine Diskussionskultur aneignen, unterschiedliche 
Ideen respektieren, eine philosophische Perspektive gewinnen und diese Per-
spektive zum Leben erwecken können, mit dem Ziel eine philosophische Hal-
tung und Toleranz zu lernen54. Von der philosophischen Ausbildung wird erwar-
tet, dass sie bei Kindern die Fähigkeit zum originellen, unabhängigen und logi-
schen Denken fördern und verbessern55. Dass aber gerade in dieser Hinsicht 
die Fragen nach dem guten Leben, nach Natur und Umweltschutz oder Klima-
krise nicht berücksichtigt werden, erweckt den Anschein, dass diese Forderun-
gen nicht von der aktuellen Lebenswirklichkeit ausgehen. Obwohl in dieser 
                                                                    
47 A.a.O., 7. 
48 A.a.O., 8. 
49 A.a.O., 16 f. 
50 A.a.O., 118 f. 
51 Vgl. T.C. Millî Eğitim Bakanlığı. Ortaöğretim Felsefe Dersi (10 ve 11. Sınıflar). Öğretim 
Programı, Ankara 2018. (Gekürzt als MEB-Curriculum) Verfügbar unter:  
http://mufredat.meb.gov.tr/ProgramDetay.aspx?PID=338 (Stand 20.05.2023) Vgl. auch das be-
reits genannte ältere Curriculum: T.C. Millî Eğitim Bakanlığı. Ortaöğretim Genel Müdürlüğü. 
Felsefe Dersi Öğretim Programı, Ankara 2009. 
52 MEB-Curriculum 2009, 34 und 56. 
53 Ebd. 
54 A.a.O., 2. 
55 Ebd. 

http://mufredat.meb.gov.tr/ProgramDetay.aspx?PID=338


 

 

174 

Hinsicht auch die BNE-Ziele bereits vom Ministerium zur Kenntnis genommen, 
aber offenbar noch nicht umgesetzt wurden.  

Hier muss darauf hingewiesen werden, dass viele Länder, darunter auch 
Deutschland, noch relativ am Anfang stehen, die BNE-Ziele sowohl in die Cur-
ricula als auch in die Lehrwerke zu implementieren, obwohl das Fach Philoso-
phie besonders prädestiniert ist viele der Nachhaltigkeitsziele, sowie die BNE-
Vorgaben und Vorschläge in den Unterricht zu integrieren und sowohl theore-
tisch als auch praktisch umzusetzen.56  

Privatschulen: Philosophieunterricht in der Grundschule und Oberstufe 
In der Grundschule und der Mittelstufe ist vom MEB-Curriculum her kein Philo-
sophieunterricht vorgesehen. Wie oben angedeutet, zeichnet sich das türkische 
Bildungssystem dadurch aus, dass es sehr viele Privatschulen und private Kin-
dergärten gibt. In den meisten Privatschulen wird auch in der Grundschule Phi-
losophie unterrichtet. In persönlichen Gesprächen mit Lehrkräften aus der itali-
enischen, französischen und amerikanischen Schulen wurde mir mitgeteilt, 
dass ein großes Interesse bei den Kindern für philosophische Themen besteht 
und die meisten Philosophielehrkräfte bereits in der Grundschule philosophi-
sche Themen behandeln. Schon bei 9-Jährigen könne man Themen wie Natur, 
Naturschutz, Klimawandel, Klimakrise, Umweltschutz, Nachhaltigkeit behan-
deln, v. a. im Rahmen von angewandter Philosophie und in Bezug auf folgende 
Oberthemen: Jahreszeiten, Wald, Mythologie, Lebensformen auf Land und 
Meer, gutes Handeln etc. 

Die Privatschulen, die ein internationales Abitur, eine sogenannte Internati-
onal Baccalaureate Diploma (IB)57 anbieten, haben neben den staatlichen 
MEB-Curricula auch ein schulinternes Curriculum. Zwar sind in der Oberstufe 
allgemein 2 Stunden Philosophie vorgeschrieben, aber im Rahmen des IB-
Diploms können die Lernenden darüber hinaus zusätzliche Philosophiestunden 
belegen.  

Das IB-Diplom-Programm hat einen eigenen Lehrplan. Ich paraphrasiere 
aus der Internetseite der Organisation: Der Lehrplan des International Bacca-
laureate Diploma (IB) besteht aus dem Diplom-Programm-Kern und sechs Fä-
chergruppen. Der DP-Kern besteht aus drei obligatorischen Komponenten und 
soll die Bildungserfahrung der Lernenden erweitern und sie dazu herausfor-
dern, ihr Wissen und ihre Fähigkeiten anzuwenden. Diese drei Kernelemente 
sind: 

                                                                    
56 Den BNE-Roadmap kann man unter folgender Seite herunterladen: https://www.bne-
portal.de/bne/de/news/roadmap_deutsch.html (Stand 20.05.2023). 
57 Dieses Modell eines internationalen Abiturs gibt es in 156 Ländern. Der Abschluss dient als 
Hochschulzugangsberechtigung für ausländische Universitäten. Das Diplom wird von der in 
Genf ansässigen International Baccalaureate Organisation vergeben und umfasst ein zweijäh-
riges Diplom-Programm zusätzlich zu den allgemeinen Anforderungen der Gymnasien. Vgl. da-
zu die Seite der Organisation https://www.ibo.org/programmes/diploma-programme/ (Stand 
20.05.2023). 

https://www.bne-portal.de/bne/de/news/roadmap_deutsch.html
https://www.bne-portal.de/bne/de/news/roadmap_deutsch.html
https://www.ibo.org/programmes/diploma-programme/


 

 

175 

1. Theory of knowledge, also Erkenntnistheorie, in der die Lernenden über das 
Wesen des Wissens nachdenken und darüber, wie wir wissen, was wir zu 
wissen behaupten. Gefördert werden soll kritisches Denken. 

2. The extended essay, also der ausführliche Essay oder eine Facharbeit, als 
eine unabhängige, selbstgesteuerte Forschungsarbeit, die mit einem 4.000 
Wörter umfassenden Aufsatz endet. 

3. Creativity, activity, service, also Kreativität, Aktivität, Dienstleistung, bei der 
die Lernenden ein Projekt zu diesen drei Konzepten durchführen. Es geht v. 
a. um eine außerschulische soziale Aktivitäten (z. B. durch ein Gruppenpro-
jekt).58 

Im Lehrplan werden sechs Prüfungsfächer vorgesehen. Diese müssen aus der 
von der IB-Organisation festgelegten Fächergruppen eins bis fünf belegt wer-
den sowie ein weiteres wahlfreies Fach, das aus jeder der sechs Fächergrup-
pen gewählt werden kann. 

• Gruppe 1: Studies in language and literature 
• Gruppe 2: Language acquisition 
• Gruppe 3: Individuals and societies 
• Gruppe 4: (Experimental) Sciences 
• Gruppe 5: Mathematics 
• Gruppe 6: The arts.59 

„Mindestens drei (möglich sind auch vier) müssen von den Schülerinnen und 
Schülern auf dem Anspruchsniveau Higher Level (HL) absolviert werden, die 
übrigen auf Standard Level (SL). Die IB-Organisation definiert HL-Kurse mit ei-
nem Pensum von insgesamt 240 Unterrichtsstunden, SL-Kurse mit 150 Stun-
den.“60  

Interessant ist, dass sich unter den sechs Prüfungsfächern mindestens ein 
gesellschaftswissenschaftliches Fach aus der Fächergruppe 3 (History, 
Geography, Economics, Psychology, Philosophy, Social Anthropology, Busi-
ness and Management, Global Politics) befinden muss. Theoretisch können 
hier in all diesen Bereichen und ebenso in den drei Kernfertigkeiten die The-
men Naturschutz, Klimakrise, Umwelterziehung implementiert werden. Inwie-
fern dies aber tatsächlich an türkischen IB-Schulen durchgeführt wird, müsste 
in einer gesonderten empirischen Forschung untersucht werden.  

Philosophiebücher für Kinder und deren Rezeption  
Ich möchte zum Schluss auf eine interessante Entwicklung in der türkischen 
Bildungslandschaft eingehen. In den letzten Jahren haben Philosophiebücher 
für Kinder Hochkonjunktur. Nicht nur, dass viele internationale Philosophiebü-
                                                                    
58 A.a.O. Vgl. dazu auch die Hinweise auf den Seiten des DAAD, verfügbar unter 
https://www.daad.de/de/studieren-und-forschen-in-deutschland/studium-planen/anerkennung-
ib-diploma/ (Stand 20.05.2023). 
59 Vgl. Anmerkung 15. 
60 DAAD, a.a.O. 

https://www.daad.de/de/studieren-und-forschen-in-deutschland/studium-planen/anerkennung-ib-diploma/
https://www.daad.de/de/studieren-und-forschen-in-deutschland/studium-planen/anerkennung-ib-diploma/


 

 

176 

cher für Kinder übersetzt werden, sondern auch nationale Versuche durch Phi-
losophielehrkräfte aus den Schulen oder Hochschulen Philosophiebücher auf 
den Markt zu bringen. Viele Lehrkräfte aus den privaten Grundschulen arbeiten 
mit diesen kleinen Büchern für Kinder, da es für den Philosophieunterricht in 
der Grundschule keine Lehrwerke gibt. Hier eignen sich besonders die Philo-
sophie-Reihen bzw. Serien, die unterschiedliche philosophische Themen und 
Fragen behandeln. Diese Bücher sind in der Regel für Kinder zwischen 8 und 
12 Jahren gedacht und führen sie anhand von kurzen Geschichten an philoso-
phische Fragen heran. Viele Bücher sind auch bebildert. Alle diese Reihen ver-
suchen ihren eigenen Angaben zufolge existenzielle Fragen für Kinder ver-
ständlich zu machen und sie zum Nachdenken, Hinterfragen und Diskutieren 
anzuregen. Neben den Reihen, die teilweise über 20 Bände haben, gibt es 
auch einzelne Bücher zu spezifischen Themen. Diese werden eigens übersetzt 
oder durch türkische Autorinnen und Autoren veröffentlicht.  

Auf eine Reihe möchte ich etwas ausführlicher eingehen: Die aus dem fran-
zösischen übersetzte und seit 2006 veröffentlichte Reihe „Çıtır Çıtır Felsefe“ 
(Knusprige Philosophie) wurde von der französischen Autorin Brigitte Labbé 
unter der Beratung des Sorbonner Philosophieprofessors Michel Puech ge-
schrieben und von Jacques Azam bebildert.61 Diese Reihe gehört zu den ers-
ten und hat in der Türkei sehr großes Interesse geweckt und wurde millionen-
fach verkauft. Der Band 10 behandelt das Thema „Natur und Verschmutzung“ 
und erreichte bereits die 36. Auflage. Der Band „Gerechtigkeit und Ungerech-
tigkeit“ erreichte sogar die 47. Auflage. Die anderen Bände behandeln philoso-
phische existenzielle Themen wie „Leben und Tod“, „Rechte und Pflichten“, „Ich 
und Andere“, „Glück und Unglück“, „Künstler und die Welt“, „Menschen und 
Maschinen“, „Lachen und Weinen“, „Wort und Stille“, „Es gibt viel Zeit und es 
gibt keine Zeit“, „Mut und Angst“ etc. Interessant ist, dass laut dem Verlag diese 
Bücher auch zur weitergehenden Aufklärung der Kinder beitragen sollen, v. a. 
bei den Themen, bei denen sich die Eltern nicht trauen, z. B. in dem Band 
„Mädchen und Jungen“.62 

Interessant ist nun der Umstand, dass das Ministerium für Familie und So-
ziale Dienste die Reihe Çıtır Çıtır Felsefe etwas strenger unter die Lupe nahm. 
Am 24.06.2022 veröffentlichte es im Amtsblatt eine Entscheidung, wonach ei-
nige „Inhalte und die Bilder in 7 Bänden als schädlich für die Entwicklung von 
Kindern unter 18 Jahren eingestuft“ und somit ihr Verkauf „eingeschränkt“ wur-
de63. Diese 7 Bände sind: „Mädchen und Jungen“ (30. Auflage) „Liebe und 
                                                                    
61 Vgl. dazu die Informationen auf der Verlagsseite https://gunisigikitapligi.com/kitaplar/citir-citir-
felsefe-dizisi/ (Stand 22.05.2023).  
62 Vgl. den Artikel vom 29.05.2010 in der Zeitung Hürriyet:  
https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/cocuklar-icin-citir-citir-felsefe-
14861124#:~:text=Cevap%20vermedi%C4%9Finizde%20pe%C5%9Finizi%20b%C4%B1rakma
z.,%C3%A7ocuklar%C4%B1n%20kavrayaca%C4%9F%C4%B1%20bir%20dille%20anlat%C4
%B1yor. (Stand 20.05.2023). 
63 Vgl. dazu https://www.resmigazete.gov.tr/ilanlar/eskiilanlar/2022/06/20220624-4-3.pdf (Stand 
20.05.2023). 

https://gunisigikitapligi.com/kitaplar/citir-citir-felsefe-dizisi/
https://gunisigikitapligi.com/kitaplar/citir-citir-felsefe-dizisi/
https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/cocuklar-icin-citir-citir-felsefe-14861124#:%7E:text=Cevap%20vermedi%C4%9Finizde%20pe%C5%9Finizi%20b%C4%B1rakmaz.,%C3%A7ocuklar%C4%B1n%20kavrayaca%C4%9F%C4%B1%20bir%20dille%20anlat%C4%B1yor
https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/cocuklar-icin-citir-citir-felsefe-14861124#:%7E:text=Cevap%20vermedi%C4%9Finizde%20pe%C5%9Finizi%20b%C4%B1rakmaz.,%C3%A7ocuklar%C4%B1n%20kavrayaca%C4%9F%C4%B1%20bir%20dille%20anlat%C4%B1yor
https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/cocuklar-icin-citir-citir-felsefe-14861124#:%7E:text=Cevap%20vermedi%C4%9Finizde%20pe%C5%9Finizi%20b%C4%B1rakmaz.,%C3%A7ocuklar%C4%B1n%20kavrayaca%C4%9F%C4%B1%20bir%20dille%20anlat%C4%B1yor
https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/cocuklar-icin-citir-citir-felsefe-14861124#:%7E:text=Cevap%20vermedi%C4%9Finizde%20pe%C5%9Finizi%20b%C4%B1rakmaz.,%C3%A7ocuklar%C4%B1n%20kavrayaca%C4%9F%C4%B1%20bir%20dille%20anlat%C4%B1yor
https://www.resmigazete.gov.tr/ilanlar/eskiilanlar/2022/06/20220624-4-3.pdf


 

 

177 

Freundschaft“ (14. Auflage), „Gut und Böse“ (44. Auflage), „Die Kleinen und die 
Großen“ (12. Auflage) „Körper und Geist“ (18. Auflage), „Diktatur und Demokra-
tie“ (15. Auflage) und „Mut und Angst“ (31. Auflage).  

Es muss leider einer anderen Arbeit vorbehalten werden, sich mit diesen 
Bänden ausführlicher zu beschäftigen und herauszuarbeiten, warum diese von 
der AKP-Regierung als „schädlich“ eingestuft wurden. In unserem Kontext ge-
nügt es festzuhalten, dass diese Philosophiebücher einerseits auf großes Inte-
resse bei den Lehrenden und den Lernenden an Grundschulen stoßen, ande-
rerseits aber offenbar das kritische Denken so sehr beeinflussen, dass die Re-
gierung darin eine Gefahr sieht. Deshalb scheint es folgerichtig, dass auch sehr 
viele türkische Autoren und Hochschullehrkräfte ihrerseits neue Philosophie-
Reihen zu veröffentlichen beginnen. Ich möchte lediglich einige dieser Reihen 
nennen, deren ausführlichere Untersuchung und Vergleich mit den übersetzten 
Reihen einer späteren Arbeit vorbehalten bleiben muss.64  
Übersetzte Philosophie-Reihen: 

- Küçük Filozoflar (Die kleinen Philosophen) 30 Bde. (Verschiedene Autorin-
nen und Autoren) In dieser Reihe werden Geschichten von berühmten Phi-
losophen als Themen erzählt. Dementsprechend sind die Bände von unter-
schiedlichen Autoren verfasst. Die Reihe ist für 9 bis 14-Jährige vorgese-
hen. Der Band „Der verrückteste Tag des Professors Kant“, ist geschrieben 
von Jean Paul Mongin und Laurent Moreau und hat schon die 7. Auflage er-
reicht. 

- Pikolo ile Felsefe Öğreniyorum (Ich lerne Philosophie mit Pikolo), Michel 
Piquemal, Thomas Baas, 9 Bde. Diese Reihe ist für Kinder ab 5 Jahren ge-
dacht und wurde zusammengestellt, um Kinder und Familien darüber zu in-
formieren, wie ein Kind mit den Problemen umgeht, denen es in seinem täg-
lichen Leben begegnen wird, wie es Schlussfolgerungen ziehen kann und 
was zu tun ist bei Situationen, mit denen seine Eltern manchmal nur schwer 
zurechtkommen. Einige dieser Bände tragen den Titel: „Ich bin nun groß“, 
„Nein, das war ich nicht“, „Das ist nicht fair!“, „Sprich mit mir kleine Katze“, 
„Das ist meins“ usw.65  

Weitere Philosophie Bücher, bzw. Reihen: 

- Bal gibi Felsefe (Philosophie wie Honig), Brigitte Labbé, Éric Gasté, 5 Bde. 
- Filozof Çocuk. Düşünmek, çocuk oyuncağıdır (Kindsphilosoph. Denken ist 

ein Kinderspiel), Oscar Brenefier, Serge Bloch, 22 Bde. 
- Değerler Eğitimi Çocuk Seti (Werteerziehung – Reihe für Kinder), Ann 

Donegan Johnson, 20 Bde. 

                                                                    
64 Einen guten Überblick über die verschiedenen Reihen findet sich hier  
https://dusuncelab.com/cocuklar-icin-felsefe-atolyelerinde-kullanilan-nitelikli-cocuk-kitaplari/ 
(Stand 22.05.23). 
65 Vgl. dazu die Seiten des ODTÜ-Universitätsverlags https://odtuyayincilik.com.tr/pikolo-ile-
felsefe-ogreniyorum-set- (Stand 22.05.2023). 

https://dusuncelab.com/cocuklar-icin-felsefe-atolyelerinde-kullanilan-nitelikli-cocuk-kitaplari/
https://odtuyayincilik.com.tr/pikolo-ile-felsefe-ogreniyorum-set-
https://odtuyayincilik.com.tr/pikolo-ile-felsefe-ogreniyorum-set-


 

 

178 

Was bei den übersetzten Reihen auffällt, ist, dass die meisten Originalausga-
ben aus Frankreich kommen. Es gibt zwar vereinzelte philosophische Bücher 
zu bestimmten Themen, die aus dem deutschen oder amerikanischen über-
setzt werden, diese fallen aber bei der Mehrheit der französischen Bücher 
kaum auf. Zweitens wird deutlich, dass die Verlage offenbar die fehlenden 
Lehrpläne an Grundschulen berücksichtigen und daher diese Reihen beson-
ders für Grundschulen oder für Workshops und AGs empfehlen.  
Es gibt wie bereits erwähnt auch Reihen türkischer Autorinnen und Autoren: 

- Çocuklar için Felsefe Serisi (Reihe: Philosophie für Kinder), Galip Uyar, 10 
Bde. 

- Çocuklar için Felsefe Seti (Set: Philosophie für Kinder), Özlem Yarkın, 15 
Bde. 

- Gevrek Felsefe (Knackige Philosophie), Şebnem Pişkin, 9 Bde. 
- Felsefe Detektifi Serisi (Philosophiedetektiv-Reihe), Kurtul Gülenç, 5 Bde. 
- Adım Adım Felsefe (Philosophie Schritt für Schritt), Metin Hakyeri, 3 Bde. 

Es wäre interessant und lohnenswert diese Reihen genauer zu untersuchen 
und herauszuarbeiten, worin sie sich voneinander unterscheiden.   

Schluss und Ausblick 
Die Untersuchung des Philosophieunterrichts in der Türkei bezüglich Umwelt-
erziehung, Bearbeitung der Themen Natur, Umwelt, Umweltverschmutzung, 
Klimakrise, ökologisches Bewusstsein etc. war bezüglich der Lehrwerke und 
Lehrpläne ernüchternd, auch wenn die Vorgaben der „Bildung für Nachhaltige 
Entwicklung“ bereits ratifiziert wurde. Dies zeigt, dass auch in der Türkei die 
Umsetzung und die Implementierung der BNE-Ziele in die Lehrpläne und Lehr-
werke noch Zeit brauchen wird. Das bedeutet allerdings nicht, dass es bei den 
Schülerinnen und Schülern kein Bewusstsein für die Themen Umwelt- und Na-
turschutz, Klimakrise und ökologische Ethik gäbe. Offenbar sind die Kinder und 
die Jugendlichen weiter als ihre Schulen. Dass die Bildungspolitik in Bezug auf 
Umwelt- und Klimathemen der Realität hinterherhinkt, wurde auch bei den Kli-
maprotesten der Kinder deutlich, die dem Vorbild der Fridays for Future folgend 
vor allem im Jahr 2019 zu demonstrieren begannen.66  

In Bezug auf interkulturelle Unterschiede bezüglich des Verhältnisses von 
Mensch und Natur könnte die Untersuchung des Philosophieunterrichts einer-
seits viele Hinweise darüber geben, wie Philosophieunterricht generell zur Um-
welterziehung beitragen könnte. Andererseits zeigt die Vielzahl der Publikatio-
nen und deren starke Rezeption, dass der thematisch weite Rahmen des Phi-
losophiecurriculums, nicht genutzt wird, um für das Thema Umwelterziehung, 
Umweltphilosophie oder ökologische Ethik etc. die Lernenden in der Schule zu 
sensibilisieren oder gar auf die kommenden Herausforderungen, die durch die 
                                                                    
66 Vgl. dazu die Berichterstattung in https://taz.de/Fridays-for-Future-in-der-Tuerkei/!5623092/ 
(Stand 20.05.2023) und https://www.dw.com/tr/k%C3%BCresel-iklim-grevine-
t%C3%BCrkiyeden-destek/a-47940 (Stand 20.05.2023). 

https://taz.de/Fridays-for-Future-in-der-Tuerkei/!5623092/
https://www.dw.com/tr/k%C3%BCresel-iklim-grevine-t%C3%BCrkiyeden-destek/a-47940
https://www.dw.com/tr/k%C3%BCresel-iklim-grevine-t%C3%BCrkiyeden-destek/a-47940


 

 

179 

Klimakrise entstehen werden, vorzubereiten. Aber wie in vielen Lebensberei-
chen in der Türkei fällt auch hier die große Diskrepanz zwischen der staatlichen 
Politik und dem privaten Engagement einer zunehmenden bürgerlichen Bil-
dungsschicht auf. 

 



 

 

180 

Gastrosophie: Ein Beitrag der                               
Philosophie zur Mitweltbildung in der     
österreichischen Lehrkräftebildung  

Thomas Mohrs (Linz) 

Mitweltbildung – zumal mit dem Schwerpunkt „Ernährung“ – ist in Österreich nicht 
wirklich stark vertreten; die Gastrosophie (als die „Lehre von der Weisheit des Es-
sens“) führt noch immer ein Stiefmütterchendasein. Dabei ist Ernährung/Essen ein 
philosophisch (resp. gastrosophisch) überaus vielschichtiges, komplexes und ge-
haltvolles Thema, dessen existenzielle Bedeutung Philosophen wie Hippokrates, 
Epikur, Feuerbach, Nietzsche und aktuell Harald Lemke stets bewusst war/ist. Es-
sen/Ernährung hängt nicht nur eng mit den großen Menschheitsproblemen wie dem 
Klimawandel oder dem „BiodiversiTOT“ zusammen, sondern auch mit fundamenta-
len Fragen der personalen und kollektiven (kulturellen) Identität(en). Aus diesen Zu-
sammenhängen lassen sich entsprechend viele konsumethische Konsequenzen ab-
leiten, ebenso wie unerschöpfliche Möglichkeiten der Umsetzung ess-ethischer Pro-
jekte und Konzepte in der fächerübergreifenden, konkret lebenspraktisch orientier-
ten Didaktik. 

 
Philosophie und Umweltbildung in Österreich (mit dem Schwerpunkt „Er-
nährung“) 
Googelt man die Schlagworte „Philosophie / Umweltbildung / Österreich“, ist die 
Liste der Ergebnisse sehr überschaubar. Fügt man noch den Begriff „Ernäh-
rung“ hinzu (um den es in diesem Beitrag als Schwerpunkt gehen soll), sieht 
das Ergebnis noch spärlicher aus. Es gibt sehr wohl Plattformen wie das vom 
Bildungsministerium initiierte Programm „ÖKOLOG“1,  das größte „Schulnetz-
werk für Bildung & Nachhaltigkeit in Österreich“ (700 Schulen, 13 Pädagogi-
sche Hochschulen im Netzwerk) mit der wissenschaftlichen „Keimzelle“ am In-
stitut für Unterrichts- und Schulentwicklung an der Uni Klagenfurt (Prof. Dr. 
Franz Rauch), das viele nützliche Gratis-Materialien für die Unterrichtspraxis an 
Schulen anbietet. In Klagenfurt kann man auch das 20-ECTS-Modul „Nachhal-
tigkeit“2 absolvieren, in dem es u. a. auch um „philosophische und erkenntnis-
theoretische Grundlagen“3 geht, aber im Zentrum steht die Philosophie nicht. 

                                                                    
1 www.oekolog.at  
2 https://nachhaltigkeit.aau.at/?page_id=14 (In Klagenfurt kann man sich auch zum/zur „Nach-
haltigkeitsmanager:in Tourismus“ ausbilden lassen:  
https://mot.ac.at/universitaetslehrgaenge/management-leadership/ulg-nachhaltigkeit-im-
touris-
mus/?gclid=CjwKCAjwtuOlBhBREiwA7agf1g0mTt3OgnO0ICYQedOG5_C3mqIfZyZ5yu5HimyT
Dahlb8qvdwWJtBoCgE8QAvD_BwE ; der Begriff „Philosophie“ kommt in der Lehrgangsbe-
schreibung aber nicht vor.) 
3 https://www.aau.at/studium/studienangebot/vertiefende-angebote-
wahlfachbereiche/vertiefung-nachhaltigkeit/  

http://www.oekolog.at/
https://nachhaltigkeit.aau.at/?page_id=14
https://mot.ac.at/universitaetslehrgaenge/management-leadership/ulg-nachhaltigkeit-im-tourismus/?gclid=CjwKCAjwtuOlBhBREiwA7agf1g0mTt3OgnO0ICYQedOG5_C3mqIfZyZ5yu5HimyTDahlb8qvdwWJtBoCgE8QAvD_BwE
https://mot.ac.at/universitaetslehrgaenge/management-leadership/ulg-nachhaltigkeit-im-tourismus/?gclid=CjwKCAjwtuOlBhBREiwA7agf1g0mTt3OgnO0ICYQedOG5_C3mqIfZyZ5yu5HimyTDahlb8qvdwWJtBoCgE8QAvD_BwE
https://mot.ac.at/universitaetslehrgaenge/management-leadership/ulg-nachhaltigkeit-im-tourismus/?gclid=CjwKCAjwtuOlBhBREiwA7agf1g0mTt3OgnO0ICYQedOG5_C3mqIfZyZ5yu5HimyTDahlb8qvdwWJtBoCgE8QAvD_BwE
https://mot.ac.at/universitaetslehrgaenge/management-leadership/ulg-nachhaltigkeit-im-tourismus/?gclid=CjwKCAjwtuOlBhBREiwA7agf1g0mTt3OgnO0ICYQedOG5_C3mqIfZyZ5yu5HimyTDahlb8qvdwWJtBoCgE8QAvD_BwE
https://www.aau.at/studium/studienangebot/vertiefende-angebote-wahlfachbereiche/vertiefung-nachhaltigkeit/
https://www.aau.at/studium/studienangebot/vertiefende-angebote-wahlfachbereiche/vertiefung-nachhaltigkeit/


 

 

181 

Und in der ÖKOLOG-Deklaration4 scheint der Begriff „Philosophie“ nicht auf 
(wobei es implizit natürlich immer um philosophische bzw. ethische Fragestel-
lungen, Werte, Haltungen geht). Das Gleiche gilt für den – ebenfalls an der Uni 
Klagenfurt angesiedelten – „BINE“-Lehrgang (Bildung für nachhaltige Entwick-
lung).5 

Es gibt in Österreich Plattformen wie das „Forum Umweltbildung“ als „Portal 
für Bildungsgestalter:innen“6 sowie NGOs wie das „Klimabündnis“7 oder den 
„Südwind“8, die ebenfalls Materialien für die Arbeit im Bildungssystem anbieten, 
aber den expliziten Bezug zur Philosophie sucht man auf den Homepages ver-
geblich. 

Darüber hinaus gibt es Initiativen an einzelnen Universitäten wie etwa in 
Innsbruck zum Thema „Lernen, mit der Natur zu leben“, in denen es auch um 
„Bildungsphilosophie“ geht9, aber auch die sind letztlich dem wissenschaftli-
chen Interesse von Einzelpersonen und deren Engagement zu verdanken. 

Der Master-Lehrgang „Gastrosophische Wissenschaften“10 an der Universi-
tät Salzburg, in dem die enge Verbindung zwischen Ernährung-Philosophie-
Umweltbildung bewusst und ausdrücklich bedacht war, wurde leider einge-
stampft. In diesem multidisziplinären Studiengang waren Philosophen wie Ha-
rald Lemke11 maßgeblich beteiligt, dessen „Ethik des Essens“12 (man als philo-
sophisch-gastrosophisches Standardwerk bezeichnen kann; eine wissenschaft-
lich solide fundierte Schatztruhe, die einem bei der Lektüre die Augen öffnet für 
die in aller Regel völlig unterschätzte Vielschichtigkeit, Komplexität und exis-
tenzielle Bedeutsamkeit der „Essistenz“ (Lemke), die auch in der Philosophie-
geschichte nachweisbar ist (dazu etwas später mehr). Ich selbst durfte in die-
sem Studiengang das Modul „Ernährung und Werte“ (resp. „Ethik der Ernäh-
rung“) gestalten. Was mich zur Frage überleitet. 

Was ist eigentlich „Gastrosophie“? 
Der – noch immer nicht sehr geläufige – Begriff „Gastrosophie“ setzt sich aus 
„Gaster“ (= der Magen) und „Sophia“ (= die Weisheit, die Wissenschaft) zu-
sammen. Eugen van Vaerst hat den Begriff 1851 in seiner (ansonsten eher un-
bedeutenden) Schrift „Gastrosophie oder die Lehre von den Freuden der Tafel“ 
in den deutschsprachigen Sprachraum eingeführt. Im Vorwort dieses zweibän-
digen Werks unterscheidet er zwischen dem „Gourmand“, dem „Gourmet“ und 

                                                                    
4 
https://www.oekolog.at/dokumente/183/BMBWF_%C3%96kolog_Deklaration_ZDeUOCR.docx  
5 https://ius.aau.at/de/bine/  
6 https://www.umweltbildung.at/  
7 https://www.klimabuendnis.at/  
8 https://www.suedwind.at/  
9 https://www.uibk.ac.at/de/newsroom/2022/lernen-mit-der-natur-zu-leben/  
10 https://www.gastrosophie.at/  
11 https://www.haraldlemke.de/  
12 Lemke, H. (2016): Ethik des Essens. Einführung in die Gastrosophie, neue Auflage, 
transcript/Bielefeld. 

https://www.oekolog.at/dokumente/183/BMBWF_%C3%96kolog_Deklaration_ZDeUOCR.docx
https://ius.aau.at/de/bine/
https://www.umweltbildung.at/
https://www.klimabuendnis.at/
https://www.suedwind.at/
https://www.uibk.ac.at/de/newsroom/2022/lernen-mit-der-natur-zu-leben/
https://www.gastrosophie.at/
https://www.haraldlemke.de/


 

 

182 

dem „Gastrosophen“. Als „Gourmand“ definiert er den, dem es vor allem um 
den „vollen Bauch“ geht, möglichst viel, möglichst billig. Der „Gourmet“ ist der, 
der nur das Erlesenste will, in aller Regel auch das Teuerste. Der „Gastrosoph“ 
ist dagegen der, der „beim Essen das Beste [wählt], unter Berücksichtigung der 
Gesundheit und der Sittlichkeit“.13 Übersetzen wir heute den Begriff „Sittlichkeit“ 
mit „Ethik“, sind wir beim Thema „Ethik der Ernährung“ bzw. „Philosophie der 
Ernährung“, und im wissenschaftlichen Diskurs hat sich für „Gastrosophie“ die 
Definition „Lehre von der Weisheit des Essens“ etabliert. 

Auf der Homepage des (leider faktisch „gestorbenen“) Zentrums für Gastro-
sophie an der Universität Salzburg heißt es:  

„Gastrosophie verstehen wir im Sinne unseres Universitätslehrgangs als Zu-
sammenwirken und fundiertes Nach- und Zusammen-Denken aller natur- wie 
geisteswissenschaftlichen Fächer und Disziplinen, die sich auf Ernährung be-
ziehen und damit beschäftigen. [Natürlich auch der Philosophie / Ethik; T. M.] 
Dies betrifft jeden Aspekt, von der Erzeugung, der Verarbeitung, der Distribution 
bis hin zum Konsum, von der „materiellen", der technischen Seite, bis hin zur 
ideellen, mentalen, zu Prägungen, Vor- und Einstellungen, Esskultur und Wer-
ten in verschiedenen Epochen und Gesellschaften, in den diversen ‚Lebenswel-
ten‘.“14 

Stichworte zur Geschichte des gastrosophisches Denkens 
Das gastrosophische Denken beginnt freilich nicht mit dem preußischen Offizier 
van Vaerst und auch nicht mit den ambitionierten Salzburger Vordenker*innen, 
sondern ist – wenn man genau und bewusst hinschaut15 – uralter Bestandteil 
der Philosophiegeschichte. So wird z. B. bereits Hippokrates die Aussage zu-
geschrieben: „Eure Nahrungsmittel sollen eure Heilmittel und eure Heilmittel 
eure Nahrungsmittel sein“. Und er mahnte: „Der Mensch, der krank ist und sich 
behandeln lassen will, muss auch bereit sein, seine Lebensweise zu ändern 
oder zumindest sie zu überprüfen“ – was nicht zuletzt oder vor allem auf die 
Ernährungsweise bezogen war.16 

Von Epikur, dem großen Lust-Philosophen (für den die wichtigste aller Tu-
genden die Selbstgenügsamkeit war), stammt das berühmte Zitat: „Anfang und 
Wurzel alles Guten ist die Freude des Magens; selbst Weisheit und alles, was 
noch über sie hinausgeht, steht in Beziehung zu ihr.“17  Allerdings heißt es bei 
ihm auch: „In ihr [der Vernunft; T. M.] wurzeln alle übrigen Tugenden. Sie ist es, 
die lehrt, dass man nicht freudvoll leben kann, ohne vernünftig, anständig und 

                                                                    
13 Vaerst, E. van. (1975): Gastrosophie oder Lehre von den Freuden der Tafel. 2 Bde. (1851). 
Nachdruck Berlin: Nabu Press, Vorwort. 
14 https://www.gastrosoLephie.at/  
15 Siehe Lemke, 2016, 315 ff. 
16 Vgl. Lemke, 2016, 375 ff. 
17 Epikur (92019): Philosophie des Glücks, hg. von Bernhard Zimmermann, dtv, S. 19. 

https://www.gastrosolephie.at/


 

 

183 

gerecht zu leben, aber auch nicht vernünftig, anständig und gerecht, ohne 
freudvoll zu leben.“18 

Und ein weiterer „Großer“ in der Reihe der gastrosophischen Denker war 
zweifellos Ludwig Feuerbach, dessen markiger Spruch (bzw. in der Vernunft-
begeisterten Zeit der Aufklärung „schockierender Satz“) „Der Mensch ist, was 
er isst!“19 so gut wieder jeder und jedem zumindest als Zitat bzw. als gängiges 
Sprichwort bekannt sein dürfte. Dabei war Feuerbach der Begründer einer geis-
tesgeschichtlich gesehen revolutionären „gastrosophischen Anthropologie“, die 
auch Denker wie Karl Marx und Friedrich Engels maßgeblich beeinflusst hat 
und für den nach Lemke gilt: 

„Viele Einsichten, die sich bei Sokrates, Hippokrates, Epikur, Rousseau und 
später bei Nietzsche nur angedeutet finden, werden von Feuerbach eingehend 
beschrieben.“20 

Mit „Der Mensch ist, was er isst“ meint Feuerbach tatsächlich, dass wir das 
werden, was wir essen, uns einverleiben, verstoffwechseln. Und es besteht ein 
großer Unterschied darin, ob ich das Schwein verstoffwechsele, dass glücklich 
und (möglichst) artgerecht auf der grünen Wiese gelebt hat und seine natürli-
chen Bedürfnisse und Präferenzen ausleben konnte, oder die „arme Sau“, die 
unter erbärmlichen, qualvollen Bedingungen in der Mastfabrik Gen-Soja fres-
sen musste. 

Philosophisch gesehen ist Feuerbach gewissermaßen der Anti-Platon, 
scharfer Kritiker eines überzogenen Idealismus (eine Kritik, die Nietzsche spä-
ter wieder aufgreift und mit der These von der völlig verkopften „Lebensfein-
dlichkeit“ der abendländischen Philosophie zuspitzt), ebenso wie einer – nach 
seiner Überzeugung – überzogenen Vernunftgläubigkeit und eines grundfal-
schen anthropologisch-ontologischen Welt- und Menschenbildes. Denn, so 
Feuerbach:  

„Damit muss man anfangen zu denken, womit man anfängt zu existieren. Das 
principium essendi ist auch das principium cognoscendi. Der Anfang der Exis-
tenz ist aber die Ernährung, die Nahrung also der Anfang der Weisheit. Die ers-
te Bedingung, dass du etwas in dein Herz und deinen Kopf bringst, ist, dass du 
etwas in deinen Magen bringst.“21 

Feuerbachs anthropologisch-ontologischer Ansatz – ebenso wie die gastro-
sophischen Grundgedanken eines Hippokrates oder Epikurs – wird heute fach-
wissenschaftlich und evidenzbasiert beispielsweise von Forschungszweigen 
wie der Neurogastroenterologie22 bestätigt, die den Darm (resp. das „Bauch-

                                                                    
18 Epikur (172018): Philosophie der Freude, hg. von Paul M. Laskowsky, insel taschenbuch, S. 
18. 
19 Feuerbach, L. (1982): Das Geheimnis des Opfers oder Der Mensch ist, was er isst, in: ders. 
Gesammelte Werke, Bd. XII, de Gruyter, S. 26. 
20 Lemke, 2016, 475. 
21 Feuerbach, zit. nach Lemke, 2016, 478. 
22 https://www.neurogastro.de/de/  

https://www.neurogastro.de/de/


 

 

184 

hirn“) als neuronales Netzwerk und die existenzielle Bedeutung der „Darm-Hirn-
Achse“ erforscht.23  

Die andere „Schiene“: Platons wirkmächtige Leib- und Essensfeindlich-
keit 
Wirklich dominant war in der Philosophiegeschichte (zumindest der abendlän-
dischen) aber nicht die gastrosophische Denkweise, sondern die leib-, lust- und 
damit auch essensfeindliche Denkweise im Ausgang von Platon. Wobei „feind-
lich“ vielleicht ein überzogener Begriff ist, aber für Philosophen wie Platon war 
das Essen – wie überhaupt die ganze Sinnlichkeit – eine Not-Wendigkeit, der 
man keine besondere Bedeutung beimessen und sie schon gar nicht ins Zent-
rum der Lebensgestaltung rücken sollte. Ausgangspunkt dieser Haltung war die 
„Zweiweltenlehre“, nach der wir Menschen „Bewohner zweier Welten“ sind: 
zum einen Bewohner der materiellen, zum anderen aber der noumenalen, geis-
tigen Welt. Als materielle Wesen haben wir den Leib / den Körper, als 
noumenale Wesen den Geist / die Seele. Aber während der Körper sterblich, 
vergänglich ist, ist die Seele unsterblich, muss sich nach dem Tod des Körpers 
einem jenseitigen Richter stellen, der darüber befindet, ob diese Seele „schön“ 
ist, sauber und rein, oder eher hässlich, ramponiert und sonst voller Makel. Die 
„schöne“ Seele darf dann auf die „Insel der Seligen“, das Elysion, die hässliche 
muss – sofern sie nicht mit einer „Zeitstrafe“ im Asphodeliengrund davonkommt 
und sich läutern darf – in die „Unterwelt“, den Hades/Tartaros, den Ort der ewi-
gen Verdammnis. 

Folgt man dieser Lehre, ist es natürlich nachvollziehbar, dass der Mensch 
sich vornehmlich um die Belange der unsterblichen Seele kümmern und den 
Belangen des vergänglichen Körpers und der Sinnlichkeit eine entsprechend 
geringe Bedeutung beimessen sollte. Dementsprechend heißt es auch bei Aris-
toteles, dass die Lebensweise des „bios apolaustikos“, des primär an der Sin-
neslust orientierten Lebens, eigentlich des Menschen unwürdig bzw. „tierisch“ 
sei. 

Diese Lehre war in der abendländischen (zumal katholischen) Geschichte 
derart wirkmächtig, dass Alfred N. Whitehead 1929 in seinem Werk „Process 
and Reality“ (in einer Fußnote) die These vertrat: „The safest general cha-
racterization of the European philosophical tradition is that it consists of a series 
of footnotes to Plato.“24 

Dass zwischen der offiziellen leib- und lustfeindlichen Lehre und der tat-
sächlichen Lebenspraxis häufig ein eklatanter Widerspruch bestand (und nach 
wie vor besteht), dass öffentlich Wasser gepredigt und heimlich Wein getrun-
ken wurde, ist natürlich ein anderes, ebenso zeitloses Thema. 

 
                                                                    
23 Siehe dazu das höchst lesenswerte Buch von Giulia Enders (2014): „Darm mit Charme. Alles 
über ein unterschätztes Organ“, ullstein. 
24 https://de.wikiquote.org/wiki/Alfred_North_Whitehead (Siehe zu Platons „Verkennung der 
Kochkunst“ auch Lemke, 2016, 64 ff.) 

https://de.wikiquote.org/wiki/Alfred_North_Whitehead


 

 

185 

Weltbezüge des Essens – eine existenzialistische Betrachtung 
Aus gastrosophischer Sicht und im Anschluss an Autoren wie Feuerbach stellt 
sich die Bedeutung des Essens / der Ernährung natürlich völlig anders dar. Mit 
den Worten des Philosophen und Gastrosophen Harald Lemke: 

„Eigentlich beschäftigt es uns permanent. Das Meiste der menschlichen Verrich-
tungen dient seinem Zweck. Sogar Dinge, die auf den ersten Blick nichts damit 
zu tun haben, unterliegen seinem mächtigen Einfluss: dem Essen. Wer über das 
Essen nachdenkt [...] stößt sofort auf vielerlei Weltbezüge, die mit diesem Tun 
untrennbar verbunden sind.“25   

So ist es! Wenn ich mit Studierenden über Weltbezüge des Essens „brainstor-
me“, kommen wir unweigerlich früher oder später auf Begriffe wie „Klopapier“, 
„Kläranlage“, „Kühlschrank“, „Teller“, „Gläser“, „Besteck“, „Supermarkt“, „Con-
tainerschiffe“, „Tierfabrik“ und „Schlachthof“ - und natürlich auf „Monokulturen“, 
„Pestizide“, „Düngemittel“, „BiodiversiTOT“, „Adipositas“ und „Anorexie“, „Reiz-
darm“, zahlreiche sonstige ernährungsbedingte Krankheiten … die Liste ließe 
sich beliebig und nahezu endlos ergänzen. Harald Lemke fragt daher völlig zu-
recht: 

„Wie aber essen wir die Welt und unser Selbst als Essende? Auf welche Art und 
Weise leben wir die vielfältigen Selbst- und Weltbezüge unserer Ess-existenz? 
Sollte man nicht, um alle relevanten Welt- und Selbstbezüge unseres essenden, 
sich ernährenden Wesens zu markieren, von der menschlichen Essistenz spre-
chen? Warum denken wir und erst recht die Philosophen nicht über die mensch-
liche Essistenz, über das Essen als eine essentielle Dimension der menschli-
chen Existenz nach? Weshalb dringt die philosophische Wissbegierde nicht bis 
zu dieser unbezweifelbaren Wahrheit vor?“26 

Wir sollten uns nicht zuletzt dessen bewusst sein, dass Essen/Ernährung in 
unmittelbarem kausalen Zusammenhang mit den überragenden Problemen un-
serer Zeit (und der Zukunft) wie dem Klimawandel und dem Artensterben im 
Anthropozän (resp. dem Kapitalozän) steht. So schreiben beispielsweise Vreni 
Häussermann und Michael Schrödl in ihrem Buch „BiodiversiTOT“: 

„Hauptverantwortlich für den Artenschwund, aber auch maßgeblich beteiligt an 
CO2-Ausstoß, Ozeanversauerung, Klimawandel, Landverbrauch und noch eini-
gen weiteren planetaren Belastungsfaktoren wie gestörte biochemische Stoff-
kreisläufe, chemische Umweltbelastung und völlig aus dem Ruder laufendem 
Wasserverbrauch ist ... na, wer denn? Nicht der Straßenverkehr samt globalem 
Warentransport ist der Hauptübeltäter, nicht die Heizwärme für die Haushalte, 
auch nicht die Energiewirtschaft mit ihren Kohlemeilern, wie man wohl erwarten 
würde, sondern die globalisierte, industrielle Landwirtschaft.“27 

Ganz in diesem Sinne begründet Martin Grassberger in seinem Buch „Das lei-
se Sterben. Warum wir eine landwirtschaftliche Revolution brauchen, um eine 
                                                                    
25 Lemke, 2016, 55. 
26 Lemke, 2016, 56. 
27 Schrödl, M. & Häussermann, V. (2017): BiodiversiTOT – die globale Artenvielfalt jetzt entde-
cken, erforschen und erhalten, Books on Demand / Norderstedt. 



 

 

186 

gesunde Zukunft zu haben“ (österreichisches „Wissenschaftsbuch des Jahres“ 
2020): 

„Die Menschheit und die von ihr bewohnte Erde sind jetzt, am Ende des zweiten 
Jahrzehnts des neuen Jahrtausends, in einem kritischen Zustand.“ 28 

Und mit der Landwirtschaft steht natürlich unmittelbar wieder die Ernährung, 
steht das Essen im Fokus. Feuerbachs „skandalöse“ Philosophie wird durch die 
„hard facts“ der Globalisierungsgeschichte ebenso nachdrücklich und (eigent-
lich) unbezweifelbar bestätigt wie durch Dokumente wie den Weltagrarbericht29, 
den UNCTAD-Bericht „Wake up before it is too late: Make agriculture truly 
sustainable now for food security in a changing climate“30   oder die Berichte 
des Weltklimarats (IPCC31). 

Weil aber das Essen derart viele „Weltbezüge“ hat, weil irgendwie – wie es 
wiederum Martin Grassberger in „Das unsichtbare Netz des Lebens“32 sehr klar 
und stringent aufzeigt – alles mit allem zusammenhängt, schlage ich vor, in An-
lehnung an Goethe und Heidegger statt dem Begriff „Umwelt“ konsequent den 
Begriff „Mitwelt“ zu verwenden. Denn die Differenzierung zwischen „Mensch“ 
und „Umwelt“ ist ebenso sachlich falsch, irreführend und in der Konsequenz 
selbstzerstörerisch wie die zwischen „Mensch“ und „Natur“.33 An dieser Stelle 
möchte ich auch daran erinnern, dass die (selbsternannte!) Spezies „homo sa-
piens sapiens“ ein höchst ephemeres Produkt der Evolutionsgeschichte ist, 
dessen fragile Existenz auf dem Planeten erdgeschichtlich betrachtet allenfalls 
einen Wimpernschlag dauert. Harald Lesch und Klaus Kampenhausen mögen 
durchaus recht haben bzw. mit ihrer Einschätzung richtig liegen: „Die Mensch-
heit schafft sich ab“34, aber die Erde wird das Verschwinden dieser ephemeren 
Erscheinung überdauern – wenn auch (vorübergehend) angeschlagen. Wir 
brauchen die Erde, die Erde braucht uns nicht. Und es geht nicht um „Umwelt-
schutz“, sondern – so anthropozentrisch das auch klingen mag – um Selbst-
schutz und um die Zukunft unserer Kinder und Kindeskinder. 

Essen – Identität – Verantwortung: Grundfragen einer ethischen 
„Essistenz“ 
Geht man von Feuerbachs anthropologisch-ontologischem Verständnis aus, 
dann steht das Essen auch in unmittelbarer Verbindung mit der Identität eines 
Menschen, sowohl mit der personalen, individuellen Identität als auch mit di-
                                                                    
28 Grassberger, M. (2020): Das leise Sterben. Warum wir eine landwirtschaftliche Revolution 
brauchen, um eine gesunde Zukunft zu haben, Residenz Verlag, S. 146. 
29 https://www.weltagrarbericht.de/  
30 https://unctad.org/publication/trade-and-environment-review-2013  
31 https://www.lpb-bw.de/ipcc  
32 Grassberger, M. (2021): Das unsichtbare Netz des Lebens. Wie Mikrobiom, Biodiversität, 
Umwelt und Ernährung unsere Gesundheit bestimmen, Residenz Verlag. 
33 Siehe Mohrs, T. (2022): „Mitwelt“ statt „Umwelt“. Ein Denkanstoß zum „wording“ in der Klima-
krise, in: Kepler Tribune 03/2022 (https://www.jku.at/kepler-tribune/artikel/mitwelt-statt-umwelt/). 
34 Lesch, H. & Kampenhausen, K. (2018): Die Menschheit schafft sich ab. Die Erde im Griff des 
Anthropozän, Knaur. 

https://www.weltagrarbericht.de/
https://unctad.org/publication/trade-and-environment-review-2013
https://www.lpb-bw.de/ipcc
https://www.jku.at/kepler-tribune/artikel/mitwelt-statt-umwelt/


 

 

187 

versen kollektiven „Wir“-Identitäten.35 Wir werden bereits in bzw. ab der frühen 
Kindheit auf Ernährungs- und Geschmacksmuster „abgerichtet“, die unser Sein 
und unsere Ess-Identität nachhaltig prägen. Das bringen auch Sprichwörter 
zum Ausdruck wie: „Was der Bauer nicht kennt, frisst er nicht.“ In Asien gelten 
Hund, Schlange und Insekten als Delikatessen, wohingegen sie in Mitteleuropa 
(weitestgehend) tabu sind bzw. als „eklig“ eingestuft werden. Umgekehrt ist 
Schweinefleisch in Mitteleuropa heißbegehrt, im jüdischen und muslimischen 
Kulturkreis dagegen seit jeher ein „No-Go“.  

Essen und Identität hängen eng zusammen. Und wenn das so ist, hängen 
auch „Essen“ und „Verantwortung“ eng zusammen, jedenfalls wenn man davon 
ausgeht, dass Menschen ihr Leben bewusst, reflektiert und verantwortlich ge-
stalten können (bzw. sollen). Ich möchte in der gebotenen Kürze diverse Ebe-
nen der Verantwortung ansprechen: 
• Die Gesundheitsverantwortung gegenüber sich selbst: Als Gesundheits-

verantwortlicher achte ich in meinem ganz persönlichen Interesse auf die 
möglichst hohe Transparenz der Produktion, der Herkunft und der Quali-
tätskontrolle meiner Lebens-Mittel sowie die Ausgewogenheit meiner Er-
nährung. 

• Die Genussverantwortung gegenüber mir selbst: Aus hedonistischen 
Gründen achte ich auf qualitativ hochwertige, möglichst naturbelassene 
und reife (regionale) Lebens-Mittel.  
In diesem Zusammenhang ist auch die Frage Werner Buschs, ob „Genuss 
erlaubt“ sei, aus gastrosophischer Sicht leicht zu beantworten: Genuss ist 
nicht nur „erlaubt“, sondern ausdrücklich erwünscht, sogar eine Art epiku-
risches Lebensprinzip. Allerdings bewusster, reflektierter, kritischer und 
verantwortungsvoller Genuss, verbunden mit der gastrosophischen Über-
zeugung, dass diese Form des Genusses zugleich gesteigerter Genuss 
ist. Wobei zudem der Hinweis angebracht scheint, dass es bei Epikur kei-
neswegs (primär) um „ungehemmten Hedonismus“ und „lustvolle Aus-
schweifungen“ ging, sondern „Genügsamkeit“ bei ihm DIE Kardinaltugend 
schlechthin war. Und von Kant stammt umgekehrt das alles andere als 
„asketisch“ klingende Zitat: „Gut Essen und Trinken ist die wahre Meta-
physik des Lebens.“  Zwischen Epikur und Kant passt gastrosophisch be-
trachtet sozusagen kein Blatt Papier.36 

• Mein persönliches Interesse an der Bewahrung (bzw. Steigerung) eines 
möglichst hohen Maßes an (regionaler) Ernährungssicherheit und Ernäh-

                                                                    
35 Vgl. Mohrs, T. (2014): Essen – Identität – Verantwortung. Konsumethische Reflexionen, in: 
Haushalt in Bildung und Forschung 4/2014, 57-68, budrich. 
(https://www.pedocs.de/volltexte/2020/20434/pdf/HiBiFo_2014_4_Mohrs_Essen_Identitaet_Ver
antwortung.pdf ) 
36 Siehe Busch, W. (2022), Mensch und Natur: Ist Genuss erlaubt? Zum Verhältnis von Kant 
und Epikur, in: Association Internationale des Professeurs de Philosophie (eds.), Forum Philo-
sophie International 71, Nature / Natur, LIT Zürich, 64-75. Zum „unbekannten Gastrosophen“ 
Kant siehe auch Lemke, 2016, 292 ff. 

https://www.pedocs.de/volltexte/2020/20434/pdf/HiBiFo_2014_4_Mohrs_Essen_Identitaet_Verantwortung.pdf
https://www.pedocs.de/volltexte/2020/20434/pdf/HiBiFo_2014_4_Mohrs_Essen_Identitaet_Verantwortung.pdf


 

 

188 

rungssouveränität verbindet sich mit meiner Nachhaltigkeitsverantwor-
tung. 

• Verantwortung gegenüber unseren Kindern: Wir müssen uns dessen be-
wusst sein, dass wir unsere Kinder bereits im Mutterleib, im Elternhaus, 
im Kindergarten, in der Grundschule darauf konditionieren, ob sie später 
„gute“ Esser*innen werden oder nicht. Wir haben gegenüber unseren Kin-
dern aber nicht nur eine Gesundheits-, sondern auch eine gewisse kultu-
relle Ernährungsverantwortung. Die Verantwortung nämlich, sie nicht mit 
industriellem Fertigfutterfraß abzuspeisen, sondern ihnen die Fähigkeiten 
und Fertigkeiten mitzugeben, sich ein frisches, gesundes, ausgewogenes 
Mahl zubereiten zu können, um – ganz im Sinne des Hippokrates – eine 
gute „Essistenz“ leben zu können. 

• Verantwortung gegenüber dem sozialen Umfeld und der kulinarischen Inf-
rastruktur: Wer aus Gründen der Verantwortung gegenüber sich selbst 
und seinen Kindern Wert auf gute Lebens-Mittel legt, ist mitverantwortlich 
dafür, dass solche Lebensmittel in seinem sozialen Umfeld produziert und 
vermarktet werden können. Zudem geht das persönliche Interesse an Er-
nährungssicherheit und -souveränität einher mit der Verpflichtung zur (ak-
tiven) Unterstützung entsprechender Regionalitäts- und Qualitätsinitiati-
ven. Was die Bereitschaft impliziert, für solche Lebens-Mittel faire Preise 
zu zahlen: „Fairtrade beginnt vor der Haustür!“ 

• Gesamtgesellschaftliche (staatsbürgerliche) Verantwortung: Die (häufig) 
auf Mangel- und Fehlernährung zurückzuführenden Kosten im Gesund-
heitswesen explodieren: Adipositas, Diabetes Mellitus, Allergien, Arterio-
sklerose, Gicht, Osteoporose, Reizdarm usw. – und mit hoher Wahr-
scheinlichkeit auch cerebrale Erkrankungen wie Alzheimer, Parkinson, 
Durchblutungsstörungen stehen – Hippokrates lässt grüßen – im Zusam-
menhang mit der Ernährung. Das bestehende Gesundheitssystem ist 
auch deswegen absehbar nicht mehr finanzierbar. Was bedeutet, dass 
mein Interesse an einem dauerhaft funktionsfähigen und leistungsstarken 
Gesundheitssystem meine Mitverantwortung impliziert, diese Kostenex-
plosion zu reduzieren. 

• Globale (weltbürgerliche) Verantwortung Das Ernährungsverhalten der 
Menschen in den industrialisierten (v. a. „westlichen“) Ländern der Erde 
korreliert (mehr oder weniger) unmittelbar mit 

- Hunger und Verelendung in anderen Teilen der Welt (aktuell hungern laut 
Welthungerindex37 weltweit ca. 768 Millionen Menschen). 

- der Zerstörung kleinbäuerlicher Strukturen (Subsistenzwirtschaft), z. B. in 
Afrika, Südamerika und Indien. 

- der rasanten Vernichtung des Regenwalds, etwa in Brasilien (Zusammen-
hang zwischen dem Anbau von Futtermitteln [Gensoja], Viehhaltung und 

                                                                    
37 https://www.globalhungerindex.org/de/  

https://www.globalhungerindex.org/de/


 

 

189 

Weltfleischkonsum, wobei natürlich auch Aspekte der Tierethik zu berück-
sichtigen sind). 

- der Minderung der Bodenqualität (Degradation, Desertifizierung), Überfi-
schung der Meere und Zerstörung der Meeresfauna, Trinkwasserknapp-
heit. 

• Professionelle Verantwortung: Von der Bäuerin/dem Bauern, der Kö-
chin/dem Koch, der Bäckerin/dem Bäcker bis hin zur/zum Landwirt-
schaftsminister*in hat sich jede*r die/der Frage zu stellen (sollte es zu-
mindest): „Welche Art der Lebensmittelproduktion, -weiterverarbeitung, -
vermarktung, -veränderung und -manipulation sowie der Gesundheits- 
und Landwirtschaftspolitik kann ich mit meinem professionellen Selbstver-
ständnis vereinbaren?“ Die Antwort auf diese Frage ist allemal Indikator 
für ein reflektiertes und anspruchsvolles gastrosophisches Berufsethos – 
oder eben für das Gegenteil (natürlich mit den entsprechenden Graustu-
fen). 

• to be continued … 

Didaktische (resp. mathetische) Umsetzung in der Bildungspraxis 
Unabhängig von den eingangs bereits erwähnten Plattformen ÖKOLOG, Forum 
Umweltbildung, Klimabündnis, Südwind oder auch der „Umweltberatung.at“ zur 
„Planetary Health Diet“38, auf denen man viele gute, nützliche Materialien für 
die Schulpraxis finden kann, habe ich selbst einige Konzepte entwickelt und er-
probt, von denen ich zwei kurz vorstellen möchte: 
• Workshop: „Pizza Globale – Pizza Lokale“ 

Den Anstoß zu diesem Workshop, den ich bereits vielfach von der Grund-
schule über die gymnasiale Oberstufe, die Lehrer*innenausbildung in der 
Hochschule und die Fortbildung umgesetzt habe, verdanke ich dem Buch 
des Wiener Agrar- und Wirtschaftsjournalisten Paul Trummer: „Pizza Globa-
le: Ein Lieblingsessen erklärt die Weltwirtschaft“.39 Es ist tatsächlich faszi-
nierend: Ausgehend vom Fertigprodukt „Pizza“ kann man „Globalisierung“ 
in beliebiger Tiefe durchdeklinieren, von einfachen Informationen über die 
Herkunft und Produktionsweise der Pizza-Zutaten bis zu hochkomplexen 
Rentabilitätsberechnungen in der Oberstufe und der Uni. 
Der Workshop läuft dann konkret so, dass einerseits auf der kognitiven 
Ebene die „Pizza Globale“ thematisiert (wo kommen die Zutaten her, wo 
und von wem werden sie wie unter welchen Umständen produziert?) und 
parallel dazu in abwechselnden Arbeitsschritten die „Pizza Lokale“ mit regi-
onalen Bio-Produkten in reiner Handarbeit (ganz wichtig!) gemeinsam zube-
reitet wird, wobei im günstigen Fall Informationen über die verwendeten re-
gionalen Lebensmittel vermittelt werden (direkt von Produzent*innen oder 

                                                                    
38 https://www.umweltberatung.at/planetary-health-diet  
39 Trummer, P. (2010): Pizza Globale: Ein Lieblingsessen erklärt die Weltwirtschaft, econ-Ver-
lag. 

https://www.umweltberatung.at/planetary-health-diet


 

 

190 

von Seminarbäuerinnen). Am Ende steht dann der gemeinsame Pizza-
Genuss und die Reflexion auf die Frage, was ich als Konsument*in tue, in 
welchen komplexen Produktionszusammenhängen und -lieferketten ich 
stehe, wenn ich das Fertigprodukt wähle oder wenn ich mit anderen (oder 
auch allein) die „Pizza Lokale“ zubereite. Dabei spielt auch die Frage nach 
den Kosten eine Rolle, weil – überraschenderweise – die „Pizza Lokale“ 
(Arbeitszeit und Energieaufwand nicht eingerechnet!) günstiger ist als das 
Fertigprodukt. 

• Schulsaftprojekt: 
Im oberösterreichischen Innviertel (konkret: Bezirk Schärding), wo ich lange 
gelebt habe, gibt es noch viele Streuobstwiesen. Und jedes Jahr im Herbst 
bietet sich dasselbe schaurige Schauspiel: Tonnenweise frisches, reifes 
Bio-Obst (in den Streuobstwiesen kommen keine Pestizide  zum Einsatz) 
vergammeln, weil sich die Ernte für die Bäuerinnen/Bauern nicht rentiert. 
Also starten wir ein Schulprojekt: Mit Volkschulklassen (ab der zweiten 
Jahrgangsstufe) gehen wir raus in die Wiesen, sammeln Obst (hauptsäch-
lich Äpfel, weniger Birnen) und bringen es dann zum Saftpressen. Die Kin-
der sind natürlich dabei, lernen Praktisches über das Saftpressen, dürfen 
selbst den einen oder anderen Hebel bedienen und dürfen dann ihren eige-
nen Bio-Saft mit in die Schule nehmen. Den Abschluss des Projekts bildet 
dann ein Koch-Event, bei dem gemeinsam mit den Kindern Gerichte wie 
Apfel-Kürbis-Suppe oder Apfeltiramisu zubereitet werden. Und die Erfah-
rung zeigt: Die Kinder sind begeistert, werden diese Aktion(en) (wahr-
scheinlich) nicht so schnell vergessen, die Bauernschaft spielt mit Freude 
mit (stellt die Traktoren für den Transport der „Beute“), die regionale Bank 
oder die Versicherung sponsern, die Gemeinden unterstützen, die Medien 
berichten nur zu gern  – und im „Sog“ dieser Aktion kommen Nachbarschaf-
ten darauf, dass es eigentlich unsinnig ist, im Supermarkt den zehnmal ge-
spritzten, teuren Neuseelandapfelsaft zu kaufen und die eigenen Früchte 
auf den Kompost zu werfen. Also schließen sich Nachbarschaften zusam-
men und bringen ihre gemeinsame Ernte zum Saftpressen, um dann über 
den Winter den Nachbarschaftssaft genießen zu können. Was übrigens 
auch eine immense soziale Komponente hat! 

Dass sowohl das Pizza- als auch das Saftprojekt ideal geeignet sind, fächer-
übergreifend umgesetzt zu werden, ganzheitlich zu lernen und praktische Le-
benskompetenzen zu vermitteln, muss ich nicht näher erläutern. So müsste 
Senecas „non scholae sed vitae discimus“ eigentlich verstanden werden.40 

 

                                                                    
40 Wobei es bei Seneca eigentlich sarkastisch genau umgekehrt lautete: „non vitae sed scholae 
discimus“. Der Spruch wurde irgendwann in der Philosophiegeschichte verdreht. Leider ist es 
heute noch immer so, dass wir (in erster Linie) für die Schule lernen, nicht für das Leben. 



 

 

191 

„Ess-Ethischer“ Schluss: „Die erste Bedingung …“ 
„Die erste Bedingung, dass du etwas in dein Herz und deinen Kopf bringst, ist, 
dass du etwas in deinen Magen bringst.“  Im Sinne von Feuerbach (Sokrates, 
Hippokrates, Epikur, Nietzsche, Lemke) möchte ich gastrosophisch, gastro-
philosophisch, ess-ethisch schließen: Essen ist LEBENSnotwendig und bei der 
Vermittlung von Ernährungswissen – das eben extrem komplex und vielschich-
tig ist – geht es um die Vermittlung von echten LEBENSkompetenzen. Dessen 
sollten wir uns in einer Zeit, in der existenzielle Ressourcen wie Wasser und 
fruchtbarer Boden knapper und knapper werden, endlich wirklich bewusst wer-
den. Nicht nur als mehr oder weniger abstrakte, theoretische philosophische 
Erkenntnis, sondern als ganz konkrete und bewusste, reflektierte Lebenspraxis. 
Das ist die immerwährende und größte Herausforderung: „tra il dire e il fare c’e 
di mezzo il mare“ – „Zwischen dem Reden und dem Tun liegt in der Mitte das 
Meer“. Wie kommen wir vom Reden ins Tun, von der kognitiven Einsicht zur 
Lebenspraxis? Wie auch immer, nur ohne entsprechende (philosophische) 
BILDUNG wird es ganz sicher nicht geschehen. Dementsprechend müssen 
(müssten) wir spätestens ab der Grundschule viel mehr Philosophieren wagen! 

 

 



 

 

192 

Sitting with Despair and Allowing the Forest Teach Us 
– Aspects of  Philosophy Teaching in                         

American Colleges 

Agnes B. Curry (Hartford / Connecticut) 

The article first chronicles some challenges facing educators teaching environmental 
philosophy and related topics, like food ethics, in higher education institutions in the 
United States. The particular focus is based on the author’s experience in a small 
institution. These include increasing numbers of students with precarious mental 
health and habits of distraction as a way to manage their mental health difficulties. 
 Increasingly, students in the United States also work at fulltime jobs in addition to 
their studies so as to afford their educations.  With these conditions, students can 
find study of the dire challenges facing our Earth and those working for improvement 
in environmental understandings and policies to be so demoralizing as to be para-
lyzing. Another challenge facing the author is that due to her institution’s small size 
and many students’ scheduling constraints, most of her upper level philosophy 
courses have taught in an synchronous online format. As a start to responding to 
these multiple and interlinked challenges, the author has developed or adapted var-
ious mindfulness meditative and attentive practices that she assigns to students.  
The article describes these practices and some of her students’ responses.  
 

Introduction 
In this contribution, I discuss some strategies for responding to a difficult situa-
tion that I have found myself in when teaching environmental ethics and related 
topics like food systems and food ethics. Other colleagues teaching in the Unit-
ed States and Canada report facing this situation as well. The problem is our 
students‘ mental health. Many are trying to complete university studies while al-
so facing very high levels of stress and often resorting to various forms of dis-
traction as a means of coping with an already-overwhelming present. US cul-
ture of course encourages distraction, particularly in directions that can be 
monetized, such as videogaming and social media. Many of my students are 
also distracted by their need to hold down a job to pay for their education.  Suf-
fice to say that while distraction may be functional for dealing with stress in the 
very short term, it can quickly become debilitating for careful thinking or genu-
inely intentional action. With all this stress comes the danger that studying the 
ramifications of climate change and other ongoing environmental catastrophes 
can lead to their being too overwhelmed and paralyzed to respond with any-
thing more than despair and cynicism.  

This situation and the factors inducing it were present to some degree when 
I first taught Environmental Ethics in 2002.  They have increased exponentially 
with the intertwined economic, cultural, political, and public health turmoils that 
have roiled life in the United States over the last fifteen years. Some students 



 

 

193 

are particularly hard hit with stress, for example those whose daily lives involve 
dealing with endemic racism, including the specific health effects of residential 
segregation and environmental racism such as asthma, obesity, Type II diabe-
tes or heart disease for themselves or their families. But all of the students are 
over-stressed to some degree. In a January 2023 presentation for the American 
Philosophical Association, a colleague who teaches environmental philosophy 
at a large, moderately affluent university in the northeastern United States de-
scribed his situation as facing increasingly burnt out students in an increasingly 
burnt-out world1, and I, along with his audience, immediately understood what 
he meant. 

However, my personal situation has some additional challenges. For the 
last decade, at least, I have not directly faced students in any of my upper level 
philosophy courses. Instead, my interactions have been through asynchronous 
and wholly online courses, mediated by written assignments, recorded student 
presentations, and very occasionally, conversations via telephone or individual 
videoconference. While I could not find any formal studies that investigated 
whether this sort of situation is common in philosophy programs in smaller uni-
versities in the US, my informal investigation tells me that I am not unique. 

When revising my upper level course in Environmental Ethics for an asyn-
chronous online format, some of the measures I had initially employed in on-
ground teaching could not translate to an asynchronous environment. However, 
as part of a broader set of revisions that I initiated in all my teaching, I have 
started to develop some strategies for response that can be used in both online 
and on-ground settings.  These strategies involve implementing a variety of 
practices known commonly in the US as mindfulness practices, or more broad-
ly, as contemplative practices. 

Context: Buffeted by the Market 
I teach students pursuing Bachelor’s degrees at a small, religiously affiliated 
private university in the northeastern United States.  I was asked to develop an 
upper-level philosophy course in environmental ethics when I first arrived to my 
institution in 2001. This course was a required course for a new Environmental 
Studies major that went into effect that same year. The course also served as 
an elective course for the philosophy major and the General Education pro-
gram. The only pre-requisite was an introductory philosophy course. For the 
first several years of its existence, the course was popular and enrolled a mix of 
students from a variety of majors. In my discussion below, I briefly describe one 
exercise that I used with some surprising success.  

                                                                    
1 My colleague, Andrew Smith of Drexel University (Philadelphia, Pennsylvania, USA), discuss-
es his experiences and a response built from his consideration of discussions on pedagogy by 
Indigenous philosophers and scholars in a forthcoming publication. See Andrew Smith, “Indige-
nous Pedagogies for Burned-Out Students on a Burned-Out Planet,” forthcoming in the Ameri-
can Philosophical Association Studies in Native American and Indigenous Philosophy, Vol. 22, 
no. 2 (Spring 2023).  



 

 

194 

However, my institution discontinued the Environmental Studies major less 
than a decade after it was instituted, due to lack of demand in the wake of the 
2008 economic crisis. As a small institution in a marketplace environment, my 
university faces enormous pressure to be competitive, and after 2008, fewer 
students were willing to consider a major that did not lead to immediate em-
ployment in a recognized career path upon graduation. This need to respond to 
the vicissitudes of the market prompts my university to engage in the sort of 
short-term thinking that, ironically, is one major root of the global environmental 
crises.  

Marketplace pressure and rushed, generally thoughtless response is by no 
means limited to small private universities. Higher Education has been a 
somewhat fraught issue in of the United States for decades, but it is fair to say 
that for most of the 20th century in most parts of the country, college education 
was regarded as a worthy pursuit at least in principle.  But now, attitudes are far 
more divided in the US, and support for higher education is increasingly precar-
ious. Many state legislatures have decreased funding of public universities,2 
while less wealthy private non-profit universities like mine are constantly seek-
ing ways to be as flexible as possible as they chase after a share of a shrinking 
pool of interested students.  

In my home institution, we are lucky that while the Environmental Sciences 
major was eliminated, there remains a belief that the science of climate change 
is accurate. Our university’s religious mission and ethos also expresses a broad 
commitment to bring the resources of intellectual inquiry into connection with 
the resources of Catholic Social Teaching, including documents on the envi-
ronment from previous decades,3 so as to respond to the needs of society. 
Emerita faculty who were both Sisters of Mercy and scientists were early sup-
porters of the Earth Charter.4  Institutionally, we never faced ideological objec-
tions to the topic of environmental ethics, only the inattention wrought of short-
term thinking.   

After the Environmental Studies major was eliminated, we first tried to con-
tinue offering Environmental Ethics but achieved only occasional success get-
ting sufficient enrollment.  One contributory factor to this struggle was the dom-

                                                                    
2 Analysis by the National Education Association, an organization that focuses on US public 
education at every level, shows that between 2020 and 2021, higher education funding was re-
duced in 37 of 50 states by an average 6 percent. See Mary Ellen Flannery, “State Funding for 
Higher Education Still Lagging,” NEA Today, October 25, 2022. 
https://www.nea.org/advocating-for-change/new-from-nea/state-funding-higher-education-still-
lagging#:~:text=Between%202020%20and%202021%2C%20state,was%20cut%20by%2047%
20percent. Regarding politically  
3 See for example statements from the US Conference of Catholic Bishops, including a state-
ment of concern about fossil fuels dating since the 1981, at  
https://www.usccb.org/resources/bishops-statements-environment and the  Pope John Paul II, 
World Day of Peace message, Peace With God the Creator, Peace With All Creation from 
1990. Available online at https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/messages/ peace/doc 
uments/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html.  
4 https://earthcharter.org/read-the-earth-charter/ 

https://www.nea.org/advocating-for-change/new-from-nea/state-funding-higher-education-still-lagging#:%7E:text=Between%202020%20and%202021%2C%20state,was%20cut%20by%2047%20percent
https://www.nea.org/advocating-for-change/new-from-nea/state-funding-higher-education-still-lagging#:%7E:text=Between%202020%20and%202021%2C%20state,was%20cut%20by%2047%20percent
https://www.nea.org/advocating-for-change/new-from-nea/state-funding-higher-education-still-lagging#:%7E:text=Between%202020%20and%202021%2C%20state,was%20cut%20by%2047%20percent
https://www.usccb.org/resources/bishops-statements-environment
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/messages/%20peace/doc%20uments/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/messages/%20peace/doc%20uments/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
https://earthcharter.org/read-the-earth-charter/


 

 

195 

inance, for several years, of a molecular-biological focus in our biology depart-
ment. Again, this was a response to short-term market demands: in 2009 we 
instituted both a School of Pharmacy and a Physician Assistant Program, which 
determined hiring priorities. When more ecologically-oriented biology col-
leagues retired, they were not replaced.  

While we have struggled getting Environmental Ethics to run, we have been 
far more successful offering courses in Food Ethics. In the US, some problems 
about food and agriculture, for example the consumption of animals, were ini-
tially covered as a subfield of Environmental Ethics, but the topic has since ex-
ploded into its own field.5 After initially developing interdisciplinary seminar 
courses on food in culture and philosophy, I developed a course in Food Ethics, 
which we have regularly offered since 2012. Our students’ interest in Food Eth-
ics is due in part to our university’s Dietetics and Public Health programs, which 
supply some students already interested and conversant in issues about food. 
But it seems also that food strikes students to be a more concrete or tractable 
topic, about which they can exercise some daily personal agency over their 
own food choices and about which they can converse with others, like peers 
and family members, in ways that can open to meaningful (even if circum-
scribed) spheres of positive change.   

As noted above, even before the COVID-19 pandemic, we found that only 
online sections of upper- level philosophy would successfully enroll. This con-
straint is due in part to our small size and to the fact that most of our under-
graduate majors require students to spend many hours off campus at clinical 
and internship sites.  Thus, our Food Ethics course was designed from the start 
to be an asynchronous online course and to include mindfulness exercises.  In 
contrast, the last time we offered Environmental Ethics was in 2018, in an 
online format, while our most recent attempt to offer an on-ground section in 
Spring 2022 failed.  

Interestingly, in yet another response to market fluctuations, this time ad-
versely affecting enrollment in our School of Pharmacy, our university has re-
cently instituted an Environmental Sciences concentration in our biology major.  
It will again require Environmental Ethics in its curriculum, though it remains 
somewhat unlikely that it will be in an on-ground format.   

Learning from All Beings 
I should note that my approach to Environmental Ethics topics was a bit non-
standard from the start, due to particular factors of my personal history and so-
cial location that have influenced my philosophical perspective and priorities.  
As a woman of Mexican/Latinx ancestry who also married into an American In-
dian6 family, my lived experience had long confronted me with questions about 
                                                                    
5 Paul B. Thompson traces some of this development in the US in “The Emergence of Food 
Ethics,” Food ethics, 1 ((2016)), 61–74, DOI 10.1007/s41055-016-0005-x.  
6 Of the commonly used general terms employed in the US, including “Native American,” my 
husband’s family and tribe prefer “American Indian.”  



 

 

196 

the coloniality of much of the philosophical discourse I had studied. Further-
more, having lived for a dozen years in the Bronx borough of New York City 
while attending graduate school, I was familiar with the struggles faced by resi-
dents of urban areas beset by environmental racism. My graduate program was 
housed on my university’s campus in the Bronx, and I lived within walking dis-
tance of campus.  My home was situated a couple of miles north of the Cross 
Bronx Expressway, which is part of a deliberately planned nest of highways, 
waste transfer stations and waste treatment plants situated in the South Bronx. 
The intentionally created density of these sites of pollution in less affluent 
neighborhoods continues to make the rates of childhood asthma emergency 
room visits in some Bronx neighborhoods double and triple those of other parts 
of New York City.7 Eventually I too began to suffer adult-onset asthma. I wit-
nessed how the power to stop further encroachment of things like waste incin-
erators related to a neighborhood’s racial demographics. In short, I could not 
separate the conceptual questions about theoretical frameworks from on-the-
ground questions about whose experiences, struggles for justice and insights 
were either given short shrift or left out entirely.    

Thus, I included in my course readings an introductory text by Joseph Des 
Jardins that was unusual at that time for including a brief discussion of envi-
ronmental racism. I supplemented this by assigning writings from Robert Bul-
lard, an African American sociologist who is credited as the father of the envi-
ronmental justice paradigm.8 I also required students to research local instanc-
es of environmental injustice and race-based health disparities. When I as-
signed the Des Jardins chapter on the concept of wilderness and the debates 
about ecocentricm vs. biocentrism and anthropocentricism vs.non-anthropocen-
tricism, I built on the text’s brief acknowledgement that the received view of 
“Wilderness” operative in all these debates in the US context is built on a di-
chotomy between empty and populated that is a colonial misunderstanding.9 In 
some localities, the Indigenous human residents’ practices for living with the 

                                                                    
7 For a brief news story from 2020, see Jay Dow, “Environmental Racism in the Bronx: Why the 
asthma rate is so high in the borough,” Pix11.com, October 19, 2020.  
https://pix11.com/news/created-equal/environmental-racism-in-the-bronx-why-the-asthma-rate-
is-so-high-in-the-borough/. See also, Mark Naison, “Why Environmental Racism in the Bronx 
May Be a More Pressing Issue Than Gentrification,” Fordham Research Commons, August 2, 
2022, 
https://research.library.fordham.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1018&context=baahp_essays.  
8 For more on Robert Bullard, see https://drrobertbullard.com/.  
9 As late as the 2013 edition, this Des Jardins’ acknowledgement is only a small paragraph 
consisting of four sentences that suggests only that by systematically ignoring or distorting the 
fact that the land had been long-occupied and lightly cultivated when the Europeans arrived, 
“the view exhibits more than a small amount of cultural bias, if not outright racism.” Joseph Des 
Jardins, Environmental Ethics: an introduction to environmental philosophy, 5th edition 
(Wadsworth/Cengage Learning, 2013), 160.  Another commonly used text, Environmental Eth-
ics: Readings in Theory and Application edited by Louis J. Pojman, contained at the time only a 
single article critiquing the concept of wilderness from by a Third World perspective by 
Ramachandra Guha, a couple of articles about Murray Bookchin’s political-economy based en-
vironmental justice approach, and nothing specific about environmental racism.  

https://pix11.com/news/created-equal/environmental-racism-in-the-bronx-why-the-asthma-rate-is-so-high-in-the-borough/
https://pix11.com/news/created-equal/environmental-racism-in-the-bronx-why-the-asthma-rate-is-so-high-in-the-borough/
https://research.library.fordham.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1018&context=baahp_essays
https://drrobertbullard.com/


 

 

197 

other residents of the land included farming or controlled burning, while in other 
localities, humans worked to adapt to the ecological conditions they found.10 In 
no case ever was the land empty.    

My positionality thus influenced my teaching with respect to the Wilderness 
Debate. I was indelibly shaped by having a branch of my own family history 
rooted in the arid land in the US Southwest, where on any casual walk one is 
likely to turn up evidence of the people who had been there millennia before, 
and where everyone’s survival depended upon becoming humble before the 
land, learning what it and its animal and plant residents had to teach. One of 
these lessons is that wilderness is never empty; it is land and community stolen 
from other residents, some of whom are human, many of whom are not. It is a 
land that also has its own powers and presences that are bigger than any of the 
concepts built to contain them.11  

The conquistadores operated under many self-delusions, but the idea that 
the land they were claiming for Spain was empty was not one of them. Spanish 
history of colonialism included extensive intermarriage with Indigenous women, 
which had cultural effects even in the most outwardly European of families, and 
Mexican history in what is now the US involved both stealing others’ land, then 
having it stolen in turn when the US violated many of the terms of the 1848 
Treaty of Guadalupe Hidalgo that ended the war between the US and Mexico. 
Being on both sides of these political crimes, while also having taken part in a 
land-based culture rooted in a fragile but also potent environment, affords Mex-
ican Americans some valuable insights.12   

My course therefore also included Indigenous voices from the start. Stu-
dents read selections from Kiowa writer N. Scott Momaday and Winona 
LaDuke’s All Our Relations, which depicted several modern Native American 
communities’ struggles around environmental issues and prominently featured 
women activists.13 This book not only problematized the idea of wilderness and 
the view of humans as separable from the environment, it also portrayed Native 

                                                                    
10 Research on Indigenous land use practices is ongoing. For work that depicts the Indigenous 
people of New Enland as employing few to no active management strategies, see M. Wyatt 
Oswald, et al., “Conservation implications of limited Native American impacts in pre-contact 
New England,” Nature Sustainability, 3 (2020), 241–246, https://doi.org/10.1038/s41893-019-
0466-0.  For a chronicle of much more extensive intervention in the western part of what is now 
the United States, see Carter et al., “Legacies of Indigenous land use shaped past wildfire re-
gimes in the Basin-Plateau region, USA,” Nature: Communications: Earth and Environment, 
(2021) 2:72, https://doi.org/10.1038/s43247-021-00137-3.  
11 In “Thinking Like a Mountain,” Aldo Leopold writes of encountering something new, that 
changed him irrevocably, in the eyes of a dying wolf. See https://www.ecotoneinc.com/wp-
content/uploads/2021/01/aldo-leopold-tlam.pdf.   
12 Priscilla Solis Ybarra offers a good introduction to the historical consciousness Mexican 
Americans can bring to the Wilderness Debate, along with some information about Aldo Leo-
pold that is not generally discussed but is, I suggest, highly relevant for his development of the 
Land Ethic concept. See “The forgotten history of wilderness, and a possible future,” High 
Country News, March 15, 2022, https://www.hcn.org/articles/books-wilderness-is-stolen-land.   
13 Winona LaDuke, All Our Relations: Native Struggles for Land and Life (Boston: South End 
Press, 1999).  

https://doi.org/10.1038/s41893-019-0466-0
https://doi.org/10.1038/s41893-019-0466-0
https://doi.org/10.1038/s43247-021-00137-3
https://www.ecotoneinc.com/wp-content/uploads/2021/01/aldo-leopold-tlam.pdf
https://www.ecotoneinc.com/wp-content/uploads/2021/01/aldo-leopold-tlam.pdf
https://www.hcn.org/articles/books-wilderness-is-stolen-land


 

 

198 

Americans as real persons in the modern world, trying to respond to difficult sit-
uations by weaving traditional knowledge with creative adaption.14 Most im-
portantly, the portrayals offered glimpses of a philosophical framework that, 
while holistic and significantly non-anthropocentric, values persons. Moreover, 
contrary to some misunderstandings, indigenous philosophical frameworks also 
affirm a strong concept of personal autonomy wedded to an equally strong con-
cept of responsibility to others.15 These factors combine to yield a notion of 
community that values both human and other-than-human persons16 in ways 
that render it less susceptible to the antinomies that have dogged western ver-
sions of holism, as exemplified by concerns about some versions of non-
anthropocentricism as misanthropic and/or fascist.17   

As semesters passed and I grew more concerned about students’ becoming 
emotionally overwhelmed, I sought to supplement the analytic study of all these 
positions with experiences to help students connect (or reconnect) with what 
personally inspired them and gave them grounds for hope and action.  When I 
was still teaching face to face I adapted the set of writings and rituals formulat-
ed by John Seed, Joanna Macy et al. and known as the Council Of All Be-
ings.18 Operating on the principle that we grow to love what we give our atten-
tion to,19 I asked students to research an animal, plant, or geological being 
such as a river or hill, that particularly called to their interest. They were asked 
not to choose pet animals but other than that, I left their choice open. Most 
chose beings that were endangered in some way, or that were ill-treated in in-
dustrial agriculture.  

After this research stage, students were then asked to prepare to represent 
them in a Council conversation about our world today.  When we discussed this 
step of representing their chosen beings, students in all my classes were initial-
ly reluctant to take the further step specified in the Council of All Beings ritual, 
which is to construct a mask representing the being they chose, and to speak 
not just for that being but as that being.  Students initially claimed that it felt silly 
and childish. But that talk soon gave away to confessions of their fear and grief. 
                                                                    
14 That reality changes is a basic tenet of Native science. See Gregory Cajete, Native Science: 
Natural Laws of Interdependence (Santa Fe: Clear Light Publishers, 2016).  
15 Shay Welch, “Radical-cum-Relation: Bridging Feminist Ethics and Native Individual Autono-
my,” Philosophical Topics, Vol. 41, No. 2 Fall 2013, 203-222.  
16 See Thomas M. Norton-Smith, The Dance of Person and Place (Albany: SUNY Press, 2010), 
chapter 5, “An Expansive Concept of Persons.”  
17 In the US context, Holmes Rolston III characterized humans as a cancer in a chapter, “Feed-
ing People vs. Saving Nature?” in World Hunger and Morality, edited by William Aikin and Hugh 
LaFollette (Hoboken, NJ: Prentice Hall, Inc., 1995) while ecofascist rhetoric has been employed 
by mass shootings targeting immigrants and people of color in Texas and New Zealand in 2019 
and New York in 2022.  
18 John Seed, Joanna Macy, Pat Fleming, Arne Naess, Thinking Like a Mountain: Towards a 
Council of All Beings (Philadelphia, PA: New Society Publishers), 1988.  
19 Physics professor and contemplative researcher Arthur Zajonc calls this an epistemology of 
love rather than an epistemology of separation. See “Love and Knowledge: Recovering the 
Heart of Learning through Contemplation,”  
https://www2.clarku.edu/difficultdialogues/pdfs/zajonc_love_and_knowledge.pdf 

https://www2.clarku.edu/difficultdialogues/pdfs/zajonc_love_and_knowledge.pdf


 

 

199 

After expressing this, and seeing they were not alone in these feelings, stu-
dents in all the courses where I employed this exercise chose to build masks.  
After everyone’s research was done, we found a place on campus to sit where 
they felt safe to talk. Every year, a couple of students remained uncomfortable 
actually wearing the mask they’d made, but everyone brought them to the ses-
sion, and I exerted no pressure at this end stage. What became noticeable to 
me was how reverently they held them while they were speaking – like a talis-
man from which they were gaining strength. After speaking as their being, stu-
dents took turns speaking as themselves and often spontaneously pledged to 
support measures to ameliorate their being’s damage or suffering. (One fol-
lowed through in a substantive way, bucking familial expectations and changing 
her graduate study plans from health sciences to ecology.)  

In ending the session and debriefing, we took time to recognize the im-
portance of our specific classroom community that now included the other be-
ings we had studied and learned from, and we referenced them for the rest of 
the semester.  Seed and Macy write from a Buddhist perspective, referencing 
Thich Nhat Hanh, while Seed’s “Invocation” calls to Gaia.  In my classes, I let 
students decide what terms they were comfortable with when referencing their 
spiritual sources. 

Food Ethics: Transitioning to Mindfulness  
When I developed my online Food Ethics course, I built on the burgeoning in-
terest in mindfulness to include from the start weekly brief exercises in mindful 
breathing and mindful eating.  Introductory instructions included the following 
instructions:  

Food and Mindfulness Practice:  
In this course, I will ask you to work on some selected ‘mindfulness’ activi-
ties. ‘Mindfulness’ simply means paying attention to what is actually hap-
pening at the present moment. Paying attention is at the root of all knowing 
the world and knowing yourself.  ‘Mindfulness’ is gaining research attention 
because of links between mindfulness and relief of stress.  But paying care-
ful attention to your actual experiences, including the steps in thinking and 
emotional response that we rush past, is also a basic in philosophy.  Mind-
fulness is popularly associated with Buddhist spiritual tradition and medita-
tion, but that is far too limiting. Many simple and enjoyable opportunities for 
mindfulness involve eating so they are relevant for our class.   
Try one of the options below, once every day.  You can mix the options, or 
add others if you already engage in mindful eating practices.  As we start 
out, don’t stress out if you miss a day, but when you remember you’ve 
missed that day or two, please return to practicing.  Track your attempts in a 
notebook, including when you miss.  And jot down thoughts or feelings in 
response to the activity that you find interesting: you will be asked to write 
occasional reflections on your attempts.     



 

 

200 

Options to start with: 

a. Experiment with bringing your full awareness to eating a single item of 
food. You can do this while listening to the brief recorded instructions in-
cluded as an audio file in our module (5 minutes).    

b. Mini-Meditation before eating any meal:  see 
https://www.youtube.com/watch?v=kxshyTHyP0o for instructions  (3 mi-
nute video; one-minute practice).   

c. The Buddhist teacher Thich Nhat Hanh talks about the opportunity for 
mindfulness that every morning breakfast brings:  
https://www.youtube.com/watch?v=uxE9g5iVf74.  Listen to his words 
while you eat breakfast  (6 minutes).  

Every two or three weeks, students were asked to construct a mindfulness re-
port with the following prompt:  

You were asked to try mindfully eating at least once every day and to keep track 
of your experiences – including if and when you forgot. How has that been go-
ing? What have you noticed about your experience eating? What have you no-
ticed about your food?  What has been easy and what has been more a strug-
gle? Were you surprised or curious about anything you noticed?  Write a 200-
400 response to your experiences practicing mindful eating.  Remember, there 
are no right or wrong observations here. 

In these responses, students often report that they notice how often they eat 
automatically, without tasting. Many notice how anxious they are all the time, or 
how meals are a site of self-judgment or family tension. Those who eat meat 
report a welter of responses through the semester. Many experience gratitude 
for their food or those who prepared it for them. Many notice that their eating 
habits become healthier without their noticing.  

When I taught this course in the midst of the COVID-19 pandemic, I added 
additional resources for students. As the semester progressed and we covered 
topics about food, culture and religion along with the difficult dilemmas of indus-
trial agriculture and treatment of food workers in all sectors of the food system, I 
included links to resources about mindful breathing and practicing gratitude.20 I 
invited students to share links to research on mindfulness and resources they 
found helpful.  That semester, students reported that their assignments to con-
tinue practicing were anchors that also helped them face disappointments. One 
student wrote:  

As a graduating senior, it is crazy to think that I wasn’t able to say goodbye to 
my professors or finish my last semester at USJ in the traditional way. Although I 
understand, support, and agree that commencement should have been can-
celed, it is difficult to process this as it is something that I have been looking for-
ward to for the longest. Thus, I think that mindfully checking in with my body and 
emotions is what has been getting me through this tough time. I have come to 

                                                                    
20 For example, https://www.mindful.org/an-introduction-to-mindful-gratitude/.  

https://www.youtube.com/watch?v=kxshyTHyP0o
https://www.youtube.com/watch?v=uxE9g5iVf74
https://www.mindful.org/an-introduction-to-mindful-gratitude/


 

 

201 

accept these emotions (e.g. sadness, frustration, compassion, etc.) and reflect 
on them. While this doesn’t change the situation, it does help me process it in 
ways I wouldn’t otherwise be able to.    

Online Environmental Ethics 
When I moved my Environmental Ethics course online, I wanted to help my 
students become more attentive to whatever environment they are in, and to 
recognize that even in the most artificial, human-permeated contexts, there 
survive non-human beings from whom we can learn, with whom we share 
community, and to whom we have responsibilities. I know that some of my stu-
dents are either unable or unwilling to go to less built environments like forests, 
so I devised a series of contemplative exercises that could be done outside any 
place.   

Exercise 1: Find a safe place during daylight hours and go for a walk by 
yourself of at least 20 minutes.  Walk slowly enough to observe your sur-
roundings carefully.  What specific things do you notice about your sur-
roundings?  Pay close attention to what you are sensing and learning via 
your sense experience. What do you see? Smell? Feel? Hear? What do you 
notice about your own bodily experience and your consciousness?  Notice 
also your mental and emotional responses – to what you notice and to the 
experience of doing the assignment itself (were you curious, bored, impa-
tient, distracted, etc.?  did your attitudes and emotions stay constant, or was 
there a flux?)  One purpose of this paper is to practice and broaden skills in 
both outer and inner observation; this paper is a chronicle of your observa-
tions, not an argument or position paper. Work to be detailed and precise 
about the descriptions, noticing and describing as much as you can without 
judging them as good or bad, right or wrong.  

Exercise 2: Spend some quality time with one tree. This could be a tree that 
is familiar to you – a childhood favorite in a yard or park – or it can be a ran-
dom tree linking a parking lot on campus or at your place of work.  In any 
case, spend at least 15 minutes paying close attention to that tree.  Spend 
at least five minutes looking at a single leaf, branch, or section of bark, ob-
serving everything you can about that leaf, branch, or section of bark. Use 
as many of your sense modalities as you think appropriate to learn more 
about that tree.  Write about what you noticed about this tree.   

Exercise 3: Quality time with one tree, continued. Spend at least 20 minutes 
with the same tree you spent time with in Exercise 2.  10 minutes should be 
in active attention, using your senses to explore parts of the tree that you 
had not explored before.  10 minutes can be less active, just resting against 
or very near the tree and allowing yourself to notice what experiences come 
to you, without your trying, just by your opening your attention.  Write a re-
sponse of 200-300 words about what you noticed.   



 

 

202 

Exercise 4:  Consider your experience in comparison to the remarks by 
Martin Buber at https://www.myjewishlearning.com/article/i-and-thou-a-tree/.  
(Feel free to look at the Buber remarks beforehand.  Buber is also dis-
cussed a bit in the article by Walsh et al on pp. 72-82 of our textbook.  
There are also online lectures on Buber by Dr. Jason Campbell  starting at  
https://www.youtube. com/watch?v=JKsnnjXbgmE. Visit your tree again, ac-
tively exploring something new about it for 10 minutes, and allowing yourself 
to rest and do “nothing” for 10 minutes.  Write a 250-400 word response de-
scribing your experience. Is there any time during your experience that the 
tree ceases to be an “it” or instrumental object and becomes instead a 
“Thou” into which you enter a relationship of some sort?  If so, try to de-
scribe that change of relationship. (If not, no worries; there is still a whole lot 
you can describe about your further experience of the tree.)   

Exercise 5: Continue your reflection on Buber.  If not with a tree, have you 
experienced an I-Thou relationship with a non-human being (conscious or 
unconscious) other than a pet?  Describe your experiences in detail.  

Exercise 6: You’ve been asked to spend quality time with a tree.  Now 
choose one or, at most two other non-human natural beings to notice, and 
to spend a minimum of three full minutes per day observing.  
One can be the same tree from earlier exercises if you’d like, but the other 
should be something else. It should be something you ordinarily don’t pay 
much attention to, so companion animals with whom you have a lot of daily 
interaction don’t count for this exercise. A “non-human natural being” could 
include another tree or plant – including a potted houseplant or patch of 
lawn – or an animal or insect as long as it’s not a pet and you can count on 
seeing it several times during your week (spider webs or ant hills are good 
in this respect). It need not be living, so for example it could be a rock, or 
the moon or stars. It can be something you choose because of ease of car-
rying and convenience – for example an acorn, small stone or leaf.  It can 
even be part of the built environment – for example a rock wall or wooden 
steps – but its original character as something non-human and ‘natural’ 
should still be discernible to you.  Spend five minutes each day noticing and 
paying specific attention to one or the other of these beings.  Watch it move, 
if applicable, or if it’s immobile, then you do the moving, or choose different 
times of day and notice what features about the object are more noticeable 
at different times of day.   
As you work to notice more aspects of the non-human being, consider the 
various ways it could be valued or valuable, and the various other creatures 
for whom it could be valuable in various ways. Consider what the 
worldviews you studied in Module 3 would advise about its value/s and note 
your own thoughts and reactions in response.  Note your observations and 
considerations in your journal – bullet points are fine as long as you can re-

https://www.myjewishlearning.com/article/i-and-thou-a-tree/


 

 

203 

construct your thoughts for later reference.  At the end of the week, write a 
250-500 word description of the observations and considerations you find 
most significant in light of this week’s philosophical reading material.   

Students had quite variable experiences with these exercises.  All welcomed 
the assignment to walk, even when they were irregular about complying with it, 
and all found the required walks helpful for relieving stress.  With respect to en-
vironmental learning, one reported that she had never actually considered the 
park where she regularly went running to be an environment, nor had she no-
ticed any of the plants, trees, animals or insects. For another, busy and over-
stretched, it was a revelation to have a brief interaction with neighbors and to 
realize that one’s neighbors are a part of one’s environment. One focused on a 
tree outside their residence hall window and chronicled its changes through the 
fall, getting more richly descriptive as the months went by. Several noticed how 
their perceptions of plants and trees in their environment affected their emo-
tions in ways they had not realized previously.  Some noticed how much life 
they were oblivious to in their daily lives. Two grew to admire the weeds and in-
sects in their blighted urban neighborhoods. One, reeling from her father’s sud-
den death, was deeply comforted by her multiple visits to the trees she now 
saw as guarding her father’s grave.   

Some students struggled with seeing non-human beings as Thous.  Some 
never got past concerns about themselves or their human day-to-day relation-
ships to notice much about their environments.  Some reported getting distract-
ed with concerns about climate change. In what I think was a hopeful sign that I 
may be on to something, some noticed grief about climate change they had 
tried to avoid and chose to face it.  Allowing space for their grief, sometimes re-
turning repeatedly to the shelter of ‘their’ tree, they found themselves surprised 
to come out the other end feeling a little bit more empowered to join with others 
and work for positive change.  

In connection with these exercises, in both Environmental Ethics and Food 
Ethics I ask students to include in their research paper assignments meaning-
ful, even if limited, ameliorative steps and to consider their own grounds for 
hope.  While Stephen M. Gardiner makes a strong case that there are cognitive 
limits in our ability to comprehend climate change – limits that in turn make 
room for massive moral corruption21 –  we cannot stop there.  If that means we 
move out of philosophy as a modernist enterprise, so be it.  In Philosophy as a 
Way of Life, Pierre Hadot reminds us about the myriad ways the ancients saw 
philosophy as a spiritual practice and contemplation, not merely an intellectual 
exercise.22 By now I am strongly convinced that without both spiritual grounding 

                                                                    
21 Stephen M. Gardiner, “A Perfect Moral Storm: Climate Change, Intergenerational Ethics and 
the Problem of Moral Corruption,” Environmental Values, Vol. 15, No. 3, Perspectives on Envi-
ronmental Values: The Princeton Workshop (August 2006), pp. 397-413.  
22 Pierre Hadot, Philosophy as a Way of Life: Spiritual Exercises from Socrates to Foucault, 
trans. Michael Chase (Malden, MA: Blackwell, 1995).  



 

 

204 

and connection to some moral action in community with others, philosophy be-
comes both sterile and harmful.  My assignments thus ask students to consider 
the spiritual dimensions of their lives and the way the light of their own minds 
fosters connection to others, past and future.   

Contemplating the vast numbers and types of beings already lost due to our 
arrogance and short-sightedness is grounds for wracking grief, which we need 
to feel. At the same time, the earth and its beings can offer lessons in persis-
tence, resilience, and adaptive change that we need to listen to. These lessons 
are available everywhere. Living in Connecticut, which by 1850 was largely de-
forested, I know the preciousness of those few, endangered stands of old-
growth forest.  At the same time, I do well also to listen to the younger trees, 
and even the non-native interloper trees populating suburban yards and urban 
lots. They all have their lessons to offer if we but listen. 

 



 

 

205 

Der Klimawandel, eine Herausforderung                       
an den Philosophieunterricht                                           

in Tunesien 

Mohamed Turki (Tunis / Reckinghausen) 

In diesem Beitrag wird zuerst mittels eines historischen Rückblicks eine kurze Dar-
stellung zur Entstehung der Universität von Tunis vor 60 Jahren und des darauf fol-
genden »Fachbereichs Philosophie« mit den jeweiligen Curricula vermittelt. Danach 
steht das Thema „Natur und Umwelt“ im Mittelpunkt des Beitrags und wie die Prob-
lematik des Klimawandels in den Philosophie-Unterricht aufgenommen wurde. An-
schließend wird anhand einiger Beispiele gezeigt, wie die Problematik der Bioethik 
und der Umwelt im Fachbereich Philosophie und interdisziplinär behandelt wird und 
welche praktische Folgerungen daraus gezogen werden. Ziel des Unterrichts gilt je-
doch eine bewusste Wahrnehmung des Verhältnisses von Mensch und Natur bei 
den Studenten zu erzeugen und eine kritische Distanz gegenüber den Umweltprob-
lemen zu schaffen.    

 
Wie in Europa und in anderen Teilen der Welt stellen der Klimawandel und die 
Probleme der Umwelt eine Herausforderung an die Verantwortlichen in Politik 
und Wirtschaft, aber auch an die Erzieher im Bereich der Bildung, in Tunesien. 
Aufgrund der Globalisierung sind bereits die Auswirkungen der industriellen 
Verarbeitung bestimmter Rohstoffe für den Weltmarkt wie Phosphat, Schwefel 
und anderen Mineralien in manchen Regionen des Landes auf die Umwelt und 
die Gesundheit der dort lebenden Bevölkerung verheerend geworden. Diese 
negativen Folgen zeigen sich am deutlichsten in der Desertifizierung des Mee-
res am Golf von Gabès in Südosttunesien und beim Anstieg der Zahl der 
krebskranken Menschen sowie der Missbildungen von Kindern in der Stadt, wo 
die chemischen Phosphatfirmen seit Jahrzehnten ihre Abfälle ins Meer abflie-
ßen und ihre Abgase in die Luft ungefiltert leiten lassen.1     

Dieses Beispiel ist charakteristisch für die Situation nicht nur in Tunesien, 
sondern auch für viele Länder der Südhemisphäre, wo ein Großteil der chemi-
schen Industrie vom Zentrum in die Peripherie verlagert wurde und ihre Folgen 
auf die Umwelt überall spürbar geworden sind. Eine solche Situation zwingt 
heute zu einer Reflexion über das Verhältnis des Menschen zur Natur im ›Zeit-
alter des Anthropozens‹. Doch das Thema »Natur und Umwelt« steht bisher 
nicht auf dem Philosophieprogramm in den Universitäten Tunesiens als eigen-
ständiges Fach; es tritt vielmehr als übergreifendes Problem auf, das bei ver-
schiedenen Disziplinen aufgegriffen und  diskutiert wird. Allerdings setzt die 
Aufarbeitung dieser Problematik gewisse Kenntnisse über die Natur und Wis-

                                                                    
1 Sarah Mersch, Gesundheitsschäden durch die tunesische Phosphatindustrie, ja, aber ... 
https://www.riffreporter.de › tunesien. 



 

 

206 

senschaft voraus, die sowohl im Fach Wissenschaftstheorie als auch im Be-
reich praktischer Philosophie und Ethik behandelt werden. Deshalb werden 
Kurse zu diesem Thema erst im zweiten Abschnitt des Curriculums des Fachs 
›Philosophie‹ angeboten und ebenfalls als Gegenstand für Masterarbeiten vor-
geschlagen. Gerade Fragen der Bioethik und der Umwelt, aber auch der «Ver-
antwortung von Wissenschaft» werden in den letzten Jahren von den Studie-
renden mit mehr Interesse verfolgt und problematisiert. Sie stehen meistens in 
Zusammenhang mit Fragen der Naturphilosophie, die im Rahmen der arabisch-
islamischen Geschichtsphilosophie des 10. Jahrhunderts behandelt worden 
ist.2  Doch bevor man auf diese Thematik näher eingeht, wäre es zunächst an-
gebracht, einen kurzen Einblick in die akademische Philosophie Tunesiens zu 
werfen.  

1. Historischer Rückblick  
Die akademische Philosophie in Tunesien besteht erst seit 60 Jahren. Sie wur-
de  nach der Gründung der Universität von Tunis 1960 als Fachdisziplin an der 
Faculté des Lettres et Sciences humaines 1964 eingeführt. Inzwischen gibt es 
fünf Standorte im Lande, wo mittlerweile »Philosophie« unterrichtet wird.3 Die-
se Disziplin kam allerdings nicht zufällig zustande. Man braucht nur sich an  die 
bekannten Philosophen von Karthago wie Apulien (125 – 170), Tertullian (150 – 
230), und Augustinus (354 – 430), die „in einer grundlegenden Phase für die 
Geschichte der antiken Philosophie gelebt haben“4  oder an den Historiker Ibn 
Khaldun (1332 – 1406) zu erinnern, um sich den historischen Hintergrund zu 
gegenwärtigen. Nach Patrik Vaudray haben uns die ersten „eine Philosophie 
der Liebe“ und der letzte „eine Philosophie der Geschichte“5 überliefert. Auch 
an der traditionellen theologischen Universität az-Zeitouna in Tunis, die schon 
732 gegründet wurde, und an der Schule von Kairouan im 10. Jahrhundert 
stand die ›Philosophie‹ als Fach zwar nicht auf dem Programm, aber es wur-
den neben den klassischen theologischen Fächern wie islamisches Recht, 
Hermeneutik und Exegese einige der Philosophie entnommenen Fächer wie 
Logik, Psychologie und Ethik gelehrt.6 Außerdem gab es schon in der Sekun-
darstufe am modernen Collège Sadiki in Tunis, das 1875 gegründet wurde, und 
später an anderen Gymnasien das Fach Philosophie seit 1946 in der Endstufe 
mit einem Zugang zu einigen philosophischen Kursen. 

                                                                    
2 Mohamed Turki, Einführung in die arabisch-islamischen Philosophie, Freiburg, Alber Verlag, 
2015, S.78-90. 
3 Kata Moser, Akademische Philosophie in der arabischen Welt. Inhalte – Institutionen – Perio-
dika, Berlin, Klaus Schwarz Verlag, 2018, S.136.  
4 Moez Mediouni, « Les Philosophes de Carthage », in : Collège international de philosophie, 
Rue Descartes, Nr.61 (2008), S.10. 
5 Patrik Vaudray, Vorwort zu « La philosophie en Tunisie » in : Collège international de Philo-
sophie, Rue Descartes Nr. 61 (2008), S.3. 
6 Rachida Smine, «L’Ecole de Kairouan», in : Collège international de Philosophie, Rue Des-
cartes, Nr.61 (2008), S.16-23, hier S.18.  



 

 

207 

Das Programm für den Unterricht der Philosophie an der Universität Tunis 
ist zunächst von französischen Hochschullehrern und ehemaligen Schülern des 
Collège Sadiki in Anlehnung an die Curricula in Frankreich entwickelt worden. 
Man hat zuerst Französisch als Unterrichtssprache gewählt, weil die meisten 
Lehrer, die dieses Fach nach der Unabhängigkeit Tunesiens 1956 von der Ko-
lonialmacht Frankreichs lehrten, Franzosen waren, darunter bedeutende Na-
men wie Jean Wahl, François Châtelet, Claude Drevet, Michel Foucault, Gé-
rard Lebrun, Antonia und Philippe Soulez. Sie wurden aber zugleich von den 
wenigen tunesischen Lehrern wie Mahjoub ben Miled, Abdelwahab Bouhdiba 
und Fatma Haddad unterstützt, die gerade ihren Hochschulabschluss in Paris 
absolvierten.7 Zehn Jahre später ist jedoch die Entscheidung für die Arabisie-
rung der Philosophie-Kurse getroffen worden. Man gab dafür sowohl didakti-
sche als auch politische Gründe. In einem Interview erklärte Abdelwahab 
Bouhdiba, der diesen Prozess mit injizierte und leitete, die Motive für diesen 
Schritt. Er hielt es für notwendig und zukunftsweisend, die Philosophie in der 
kulturellen Sprache des Landes zu lehren, weil sie als Identitätsbildend und als 
Form des kritischen Denkens nicht losgelöst von der gesellschaftlichen Realität 
vermittelt werden könne.8  

Kritiker dieser Entscheidung sahen jedoch darin „eine politische Reaktion 
auf die linke Tendenz bei den Philosophielehrern“ 9 und bei den neu formierten 
gesellschaftlichen Bewegungen in der Opposition. Inzwischen wird aber die 
Arabisierung der Philosophie als ein gelungenes Experiment bewertet und von 
offizieller Seite sogar als „ein weiterer Schritt der Dekolonisierung Tunesiens“10 
betrachtet. Bei dem Vollzug dieses Beschlusses wurde jedoch nicht der gesam-
te Unterricht in Arabisch durchgeführt, man hat eher die Zweisprachlichkeit 
vorgezogen und weiterhin die französische Sprache für einige Fächer wie Logik 
und Wissenschaftstheorie bzw. Epistemologie beibehalten.  

Laut dem damaligen Curriculum wurden im Fachbereich ›Philosophie‹ fol-
gende Fächer zum Pflichtunterricht vorgeschlagen: 
Unter der Rubrik Geschichtsphilosophie stand:  

- griechische Philosophie: Platon und Aristoteles. 
- Moderne Philosophie: Descartes, Spinoza, Kant, Hegel, Nietzsche usw.  
- Arabisch-islamische Philosophie: spekulative Theologie bzw. Kalam, 

Denker wie Al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina und Ibn Ruschd. 
- Allgemeine Themen der Philosophie: Rationalität, Metaphysik, Moderne.  

                                                                    
7 Tahar Ben Guiza, »Pratiques de la philosophie en Tunisie«, in : Philosophie en Tunisie au-
jourd’hui, Rue Descartes, Nr. 61 (2008), S.36. 
8 Abdelwahab Bouhdiba, »L’arabisation de la philosophie«, in : Philosophie en Tunisie 
aujourd’hui, a. a. O.,  S.78 – 81; hierzu Siehe auch: Kata Moser, Akademische Philosophie in 
der arabischen Welt, Inhalte – Institutionen - Periodika, a. a. O., S.138-140,  a. a. O., S.139. 
9 Tahar Ben Guiza, »Pratiques de la philosophie en Tunisie«, a. a. O., S.37. 
10 Kata Moser, Akademische Philosophie in der arabischen Welt. Inhalte – Institutionen – Peri-
odika, a. a. O., S. 137.   



 

 

208 

- Wissenschaftstheorie (kopernikanische Wende, Galileo, Newton und die 
Relativitätstheorie). 

- Sprachphilosophie und Logik. 
- Praktische Philosophie (Handlungstheorien) und Ethik. 
- Ästhetik (das Schöne in der Malerei, Architektur und Kalligraphie).11 

Mit der Bildungsreform, die 1991 begann und erst 2006 umgesetzt wurde, än-
dert sich das Programm des Philosophiestudiums. Es orientiert sich nicht mehr 
an Frankreich, sondern am »globalen Bildungssystem« mit den drei Abschnit-
ten Bachelor – Master – Promotion. In Tunesien heißen diese LMD (Licence – 
Magister – Doctorat). Der erste Studiengang (Licence) dauert drei Jahre zu je 
zwei Semestern. Dabei absolvieren die Studenten ein Pflichtprogramm mit Kur-
sen und Seminaren zur Philosophiegeschichte, allgemeinen Themen, Episte-
mologie und Logik, praktische Philosophie und Ethik. Dazu kommen übergrei-
fende Kurse zu  Medien, Menschenrechten, Kultur und Ästhetik sowie Sprach-
kurse (Englisch, Deutsch) und Übersetzungsübungen.12 

Der zweite Studiengang (Master/ Magister) dauert zwei Jahre und bietet für 
fortgeschrittene Studenten bzw. Graduierte auch anderer Disziplinen ein Pro-
gramm mit Schwerpunkt philosophische Systeme von der Antike bis zur Ge-
genwart. Dazu kommen Pflichtkurse zur Wissenschaftstheorie, Logik und Lin-
guistik sowie Wahlkurse zu Ethik, Ästhetik und politischer Philosophie. Das 
letzte Semester ist dann für die Fertigstellung der Masterarbeit vorgesehen.  

Die Promotion bzw. Doktorarbeit ist als dritter Studiengang nur für Studie-
rende mit einem vollen Studium in Philosophie vorbehalten. Hinzu wird eine 
strenge Auslese mittels eines Fachwettbewerbs unter den Absolventen durch-
geführt, die zur  ›pädagogischen Hochschule für Lehrerausbildung‹  Zugang 
finden und als Lehrer für die Sekundarstufe im Fach Philosophie weiter ausge-
bildet werden. Diese Institution entspricht dem Modell der französischen ›Ecole 
Normale Supérieure‹, die nach der Arabisierung des Unterrichts wegen des di-
daktischen Lehrganges weiter aufrechterhalten wurde.  

2. Philosophie, Natur und Umwelt 
Zusammen mit den Gründungsvätern des Fachbereichs ›Philosophie‹ an der 
Universität Tunis hat die nachfolgende Generation der Hochschullehrer ein be-
achtliches Inventar an Schriften produziert, die eine ganze Reihe von Themen 
und Philosophen behandelten. Diese betrafen in erster Linie die Fächer: Ge-
schichtsphilosophie, Erkenntnistheorie, Moral- und politische Philosophie. Logik 
und Ästhetik standen ebenfalls auf der Liste, nahmen aber erst mit der Spezia-
lisierung der Fachkräfte an Bedeutung.  

Träger für die Veröffentlichung der Beiträge waren die Universität, die die 
Werke der Lehrkräfte publiziert hat, und die 1983 ins Leben gerufene  »Tunesi-

                                                                    
11 Kata Moser, Akademische Philosophie in der arabischen Welt. Inhalte – Institutionen – Peri-
odika., a. a. O., S.142. 
12 Ibid., S.144. 



 

 

209 

sche Gesellschaft für philosophische Studien« über ihre Zeitschrift Revue 
tunisienne des études philosophiques. Wie Kata Moser in ihrer Studie zur Aka-
demischen Philosophie in der arabischen Welt feststellt, werden abgesehen 
von den klassischen arabischen Philosophen wie al-Farabi, Ibn Sina und Ibn 
Ruschd vorwiegend westliche Denker aus der Antike und dem 17. bis zum 20. 
Jahrhundert wie Platon, Aristoteles, Descartes, Kant, Hegel, Marx, Nietzsche, 
Husserl, Heidegger und Sartre, aber auch Foucault und Habermas rezipiert.13 
Phänomenologie und Hermeneutik nehmen inzwischen einen wichtigen Platz 
bei der Übersetzung und der Interpretation bestimmter Werke ein.14  

Was jedoch  in diesem Rahmen durch Abwesenheit glänzt, ist das Thema 
der «Natur und Umwelt» sowie des Klimawandels. Vergeblich sucht man nach 
einem Artikel in der tunesischen Zeitschrift für philosophische Studien über die-
sen Leitgedanken.15 In diesem Zusammenhang bemerkt Kata Moser: „Lediglich 
ein Text diskutiert die Bioethik und damit eine Bereichsethik unter anderen, die 
im zeitgenössischen angelsächsischen Diskurs rege diskutiert werden.“16 Der 
Grund dafür scheint in der Ungleichzeitigkeit zu liegen, die die Wahrnehmung 
solcher Probleme in Europa und in Tunesien mitbestimmt haben. Während im  
Westen schon seit den 70er Jahren mit dem Erscheinen der Studie des Club of 
Rome Grenzen des Wachstums und Global 200017 auf die Endlichkeit der na-
türlichen Ressourcen und auf die Gefahren der Umwelt hingewiesen wurde, 
waren die tunesischen Denker mit Fragen der »Identität« und »Authentizität« 
sowie mit der Herausforderung des Fortschritts und der Postmoderne ange-
sichts der Globalisierung beschäftigt. Das Verhältnis von Natur und Umwelt 
stand eher auf dem Programm der damaligen Regierung, wurde aber nur äs-
thetisch unter dem Motto  der Verschönerung der Zufahrten der Städte betrach-
tet und diente vor allem dem besseren Image der Regierung und nicht unbe-
dingt dem Wohl der eigenen Bevölkerung. Diese litt nämlich unter der Diskre-
panz zwischen dem Schein dieser Politik und dem Sein der eigentlichen Reali-
tät, die von der Zerstörung der Natur und der Beeinträchtigung der Umwelt in 
den Gegenden der Industriezentren gekennzeichnet ist.  

3. Naturphilosophie und Bioethik im Philosophieprogramm 
Von den tunesischen Intellektuellen und Hochschullehrern wurde die Problema-
tik der Natur und Umwelt in den 80er Jahren nicht wahrgenommen. Erst zu Be-

                                                                    
13 Ibid., S. 264. 
14 Fethi Nguezzou, »Phénoménologie et herméneutique en Tunisie : Repères et perspectives«, 
in Philosopher en Tunisie aujourd’hui, Rue Descartes, a. a. O., S.52-57.  
15 Revue tunisienne des études philosophiques, Stand 2009. Unter den 45 Nummern der publi-
zierten Zeitschrift seit 1983 bis 2009 gab es keine einzige Nummer, die der Thematik der Natur 
oder der Umwelt gewidmet war.  
16 Kata Moser, Akademische Philosophie in der arabischen Welt. Inhalte – Institutionen – Peri-
odika, a. a. O., S. 269. 
17 Dennis Meadows, Die Grenzen des Wachstums, Bericht des Club of Rome zur Lage der  
Menschheit, Stuttgart 1972; Global 2000, Bericht an den Präsidenten, Fr, Washington, Frank-
furt am Main, Verlag Zweitausendeins, 1980. 



 

 

210 

ginn des Millenniums trat das Thema deutlicher in Erscheinung. Die Forderung 
nach einer nachhaltigen Entwicklung und einer besseren Umwelt kam schon in 
einigen Industrieregionen Tunesiens wie Gabès und Sfax langsam zur Spra-
che. Sie wurde aber von der damaligen Regierung weitgehend unterdrückt.18 
Dennoch begannen Forschungsgruppen an den Universitäten sich für diese 
Thematik zu interessieren. So organisiert der Fachbereich Soziologie an der 
Universität Sfax zusammen mit der Forschungsgruppe über Umwelt und sozia-
le Entwicklung 2010 ein internationales Kolloquium zum Thema »Umwelt und 
nachhaltige Entwicklung. Beiträge der sozialen Wissenschaften « in den Städ-
ten Sfax und Gafsa, bei dem die Teilnehmer aus mehreren Ländern über ver-
schiedene Schritte einer nachhaltigen Entwicklung unter Berücksichtigung der 
Umwelt und der Aufrechterhaltung der Naturressourcen diskutiert haben.19 Die 
Beiträge zielten vor allem auf eine kritische Reflexion über das Verhältnis des 
Menschen zur Natur und auf die Formulierung einer gezielten nachhaltigen 
Umweltethik. Eine spätere Initiative zur Sensibilisierung der Bevölkerung und 
der Regierung für die Probleme der Natur in der Oase von Gabès fand vom 10. 
bis zum 12. Februar dieses Jahres statt. Das ökologische Ereignis unter dem 
Motto „Oasis Days“ wollte auf die negativen Praktiken der chemischen Industrie 
in der Region hinweisen, die sowohl die Umwelt und insbesondere die Oase 
von Gabès als auch die Gesundheit der Bürger in Mitleidenschaft ziehen. Es 
hat aber auch Lösungen für ein Umdenken und einen Wandel im Handeln im 
Sinne einer „solidarischen Praxis in Allianz mit der Natur“ 20 für die Verantwort-
lichen unterbreitet.  

Im Fachbereich Philosophie tritt inzwischen das Thema der Natur und Um-
welt im zweiten Studiengang besonders unter dem Aspekt der Bioethik und der 
holistischen Betrachtung der Welt auf, wie bereits sie in der Naturphilosophie 
des Bundes der Lauteren Brüder (Ikhwan as-Safa) in Bagdad konzipiert wur-
de21. Diese Lehre von anonymen Autoren aus der Abbasidenzeit im 10. Jahr-
hundert umfasst die Reflexion über den Umgang des Menschen mit der beleb-
ten Natur innerhalb eines kosmischen Ganzen. Das Erkenntnisinteresse der 
Ikhwan as-Safa besteht im Sammeln und Aufarbeiten eines eklektischen Wis-
sen mit dem Ziel, ein universalistisches Weltbild zu entwerfen, in dessen Mittel-
punkt der Mensch als Erkennendes und handelndes Subjekt steht; denn sie 
begreifen den Menschen als Krönung der Schöpfung und zugleich als ein Mo-
ment des universellen Seins, d.h. als „eine Evolution erkenntnisfähiger Selbst-
schöpfung. Je nach dem Grade der Entfaltung seiner Erkenntnis kann er sich 
von vorangegangenen Prozessen seines Seins zu folgenden entwickeln oder 
                                                                    
18 Zu diesem Kontext Siehe : Sarhan Dhouib (Hsg.), Philosophieren in der Diktatur, Eine aktuel-
le Debatte in der arabischsprachigen Philosophie, Weilerswist, Velbrück Wissenschaft, 2022.   
19 Environnement et développement durable : Apports des sciences sociales, Colloque de Sfax 
et Gafsa du 11- 14 Februar 2010, in : https://journals.openedition.org/vertigo/8058?lang=en 
20 «Le projet écologique Oasis Days voit le jour à Gabès», in:  
http://kapitalis.com/tunisie/2023/02/04.  
21 Suzanne Diwald, Arabische Philosophie und Wissenschaft in der Enzyklopädie »Ikhwan as-
Safa«, Wiesbaden, Harrassowiz 1975.  

https://journals.openedition.org/vertigo/8058?lang=en
http://kapitalis.com/tunisie/2023/02/04


 

 

211 

auch nicht. Der Mensch unterscheidet sich nicht in erster Linie biologisch von 
anderen Lebewesen (dem Mineral, der Pflanze, dem Tier), sondern durch seine 
Erkenntnisbefähigung, durch seine schöpferischen Gaben“22. Der Bezug auf 
diese Lehre gilt vor allem der Verknüpfung mit dem Erbe der Naturphilosophie, 
wie sie in der arabisch-islamischen Philosophie im 10. Jahrhundert – der soge-
nannten Blütezeit – in Anlehnung an die Antike entwickelt wurde.   

Mit dieser Betrachtung steht der Bund Ikhwan al-Safa eigentlich nicht weit 
weg von der neuesten Erkenntnis der Humanbiologie, die ebenfalls von einer 
Evolution des Menschen ausgeht. Allerdings setzt ihre Lehre auf eine Evolution 
des Lebens, die nicht genetisch bestimmt ist, sondern eher vom Grad der krea-
tiven Erkenntnis und der praktischen Anwendung menschlicher Fähigkeiten 
abhängt. So zeichnet sich dadurch ein Menschenbild ab, das den Kriterien so-
wohl der Kreativität als auch der Fortführung und Bewahrung des Lebens in-
nerhalb des Kosmos entspricht. Insofern bieten Ikhwan al-Safa ein  holistisches 
Modell von Wissen, in dem der Mensch als ein integrierter Bestandteil des 
Kosmos erscheint und infolgedessen stets in einer harmonischen Relation  mit 
der Natur leben sollte. Aus ihrem Verständnis wird in die Natur „nur soweit ein-
gegriffen, wie es die universelle Harmonie des Seins fördert. Sie wird mit den 
Bedürfnissen des universellen Lebens in Einklang gebracht. Kein Leben wird 
zerstört. Denn wer sich selbst als Mikrokosmos universellen Seins erkennt, 
zerstört nicht. Weder sich noch anderes Leben“23.   

Was das Thema der Bioethik im Rahmen des Studiengangs angeht, so 
steht es im Zusammenhang mit der Entwicklung der Humangenetik nach der 
Entschlüsselung des menschlichen Genoms. Habermas Buch Die Zukunft der 
menschlichen Natur. Auf dem Wege zu einer liberalen Eugenik löste zu Beginn 
des Millenniums eine lebhafte ethische Diskussion aus, denn wie er sagt: „die 
neuen Technologien drängen uns einen öffentlichen Diskurs über das richtige 
Verständnis der kulturellen Lebensform als solcher auf. Und die Philosophen 
haben keine guten Gründe mehr, diesen Streitgegenstand Biowissenschaftlern 
und Science-Fiction begeisterten Ingenieuren zu überlassen“24. Damit weist er 
auf die Forderung nach einer ernsthaften Beschäftigung mit der Biotechnologie 
hin und insistiert auf die Notwendigkeit einer wohlbegründeten Reflexion über 
die Entwicklung der Biowissenschaften und deren technischen Anwendungen. 
Mittlerweile hat der philosophische Diskurs diese Grenze überschritten und 
kümmert sich immer mehr um den Klimawandel und um das Verhältnis des 
Menschen zur Natur. Das Motto lautet nun: Wir müssen für die Natur und die 
Umwelt Sorge tragen und sollen sowohl wissenschaftlich als auch ethisch sie 
begleiten. Dabei leisten inzwischen Institutionen wie die Tunesische Akademie 

                                                                    
22 D. Quintern /K. Ramahi, Qarmaten und Ikhwan as-Safa, Gerechtigkeitsbewegungen unter 
den Abbasiden und die universalistische Geschichtstheorie, Hamburg, Theorie und Praxis Ver-
lag, 2006, S. 410. 
23 ebd. 
24 Jürgen Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eu-
genik?, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2001, S.33. 



 

 

212 

für Wissenschaft und Kunst ihren Beitrag durch Übersetzung und Publikation 
einiger Werke zur Reflexion über »Wissenschaft und Ethik im 21. Jahrhundert«, 
die von Jérôme Bindé im Rahmen der UNESCO herausgegeben wurden wie 
z.B. L’éthique du futur. Pourquoi retrouver le temps perdu? oder Les clés du 
XXI siècle.25 Einige Texte dieser Werke werden bereits als Basislektüre für die 
Studierenden bei den Kursen und der Vorbereitung ihrer Masterprüfungen zur 
Verfügung gestellt.  

Schlussfolgerung 
Sicherlich hat sich der Fachbereich ›Philosophie‹ in Tunesien sehr spät mit der 
Problematik des Klimawandels und der Beziehung des Menschen zur Natur be-
fasst. Es müsste jedoch eine konkrete Wahrnehmung der Auswirkung des Kli-
mawandels geben, um sich der Gefahr zu gegenwärtigen und darüber zu re-
flektieren. Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Thema  konnte deshalb 
erst im Zuge einer näheren Beschäftigung mit der konkreten Realität folgen, 
wie sie in den Industrieregionen sichtbar wurde. Aufgrund der Informationen 
über die Schäden in der Umwelt und bei der Gesundheit der Bürger in diesen  
Regionen, die über die Medien und die NGOs nach dem Fall der Diktatur in 
Tunesien 2011 zugänglich wurden, konnte dann ein theoretisches Bewusstsein 
entstehen und eine Praxisphilosophie im Sinne einer Aufrechterhaltung der 
Umwelt und eine Bewahrung der Natur entwickelt werden. 

 

 
                                                                    
25 Jérôme Bindé, L’éthique du futur. Pourquoi faut-il retrouver le temps perdu, Paris, Futuribles, 
1997 ; Les clés du XXIᵉ siècle, Paris, éd. Seuil, 2000. 

 



 

 

213 

Das Naturverständnis des Afrikaners –                         
Ein Beitrag zur Umweltethik1 

Laurentine Liliane Awono (Yaoundé) 

Der Länderbericht zu Kamerun geht von der tiefen Naturverbundenheit der Bevölke-
rung Afrikas aus. Diese ursprüngliche Harmonie mit der Natur, die sich noch in den 
‚heiligen Wäldern zeigt, wird durch die Technisierung der Lebenswelt in Frage ge-
stellt. Der Lehrplan für Philosophie Kameruns, der bei aller Weltoffenheit auf einer 
von afrikanischen Autoren formulierten afrikanischen Identität beruht, legt allerdings 
ein Entwicklungsethos nahe. Angesichts der globalen Gefährdung der Erde fordert 
die Autorin die Verankerung des Umweltschutzgedankens im Curriculum Philoso-
phie.  
 

"Die ökologische Krise unserer Zeit geht uns alle an und betrifft alle Teile der 
Welt. Es stimmt, dass wir in Afrika das Ausmaß dieser Krise, wie sie in der west-
lichen Welt empfunden wird, nicht in gleicher Weise spüren. Dennoch sind die 
Probleme global und lassen keinen Teil der Erde unberührt. Da sie global sind 
und keinen Teil der Erde verschonen, darf die Suche nach ihren Lösungen nicht 
die Angelegenheit einer Gemeinschaft von Denkern oder Wissenschaftlern blei-
ben."2 

Die Feststellung dieses afrikanischen Denkers ist zutreffend. Die ökologischen 
Probleme fordern alle Regionen der Welt heraus, betreffen alle Reflexionsfel-
der. Denn egal, ob man sich in Afrika oder im Westen wiederfindet, ob man 
Wissenschaftler oder Philosoph ist, die ökologischen Probleme stellen sich al-
len. Die Folgen des Klimawandels werden in der Welt auf unterschiedliche 
Weise erlebt, und es ist nun wichtig, dass jede Gesellschaft und jedes Wis-
sensgebiet daran arbeitet, die ökologische Krise, die die Welt derzeit erlebt, zu 
mildern. Es gilt, Erfahrungen auszutauschen, angefangen bei der Beziehung, 
die jeder Mensch in seiner Region zur Natur unterhält, über die Auswirkungen 
der ökologischen Krise bis hin zu Überlegungen zur Umwelterziehung. Kame-
run, ein Land in Zentralafrika, wird uns in diesen Austausch führen. Unser Ziel 
in diesem Artikel ist es, zunächst die Naturauffassung der Kameruner darzu-
stellen: Welche Beziehung besteht hier zwischen Mensch und Natur? Zum an-
deren analysieren wir die Auswirkungen des Klimawandels in Kamerun und die 
Verhaltensweisen der Bevölkerung. Wie erlebt Kamerun den Klimawandel? 
Schließlich führen uns Überlegungen zur Didaktik der Philosophie in Kamerun 
zu dem Vorschlag, die Umwelterziehung als Maßnahme zur Abschwächung 

                                                                    
1 La conception de la Nature chez l'africain - Deutscher Text auf der Grundlage von DeepL von 
Werner Busch 
2 Raymond Matang Makashing, L’homme et la nature, Perspectives africaines de l'écologie pro-
fonde, Paris, l'harmattan, 2019, S.17.  



 

 

214 

des Klimawandels und zur Anpassung an ihn in den Lehrplan der Philosophie 
aufzunehmen.  

I. Zwischen Mensch und Natur, eine harmonische Beziehung: das Beispiel 
der heiligen Wälder in der westlichen Region Kameruns.  
Angesichts der ökologischen Probleme, mit denen die Welt konfrontiert ist, ist 
es angebracht, die Naturauffassung der Schwarzafrikaner darzustellen. Sie 
kann einen Beitrag zu der neuen Beziehung des Menschen zur Natur leisten, 
die der Westen heute anstrebt:  

"Die gegenwärtige ökologische Krise kann nur durch die Metaethik gelöst 
werden, die die universelle Brüderlichkeit aller Dinge fördert, indem sie die Ach-
tung und den Schutz des Lebens in all seinen Formen vorschreibt: die Achtung 
des menschlichen, tierischen und pflanzlichen Lebens. In der Tat sind Mensch 
und Natur eins; sie bilden eine grundlegende Einheit". 3 

Diese grundlegende Einheit, von der Matang Makashing spricht, ist in 
Westkamerun in den heiligen Wäldern zu finden. Dabei handelt es sich um 
Waldgebiete, die den Gottheiten geweiht sind und in denen Mensch und Natur 
eins sind. Matthieu Salpeteur stellt den heiligen Wald wie folgt vor:  

"Die heiligen Wälder sind wesentliche Bestandteile der Bamileke-Herrschaften. 
In der "Hauptstadt" jedes dieser Häuptlingsbereiche – chefferies – [...] befinden 
sich immer ein oder zwei heilige Wälder, die an den Palast des Häuptlings an-
gesiedelt sind. Was die französischsprachigen Sprecher mit dem Begriff "forêt 
sacrée" bezeichnen, entspricht einer Reihe von Räumen, die den Königspalast 
umschließen und vielfältige Funktionen erfüllen..4 

Diese Dynamik zwischen Mensch und Natur in den Bamileke-Gebieten lässt 
erkennen, dass der Afrikaner eine Vorstellung von der Natur hat, die er als sei-
ne Umgebung, seine Mutter, betrachtet, von der er sich nicht trennen kann. Sie 
versorgt den Menschen mit allen Gütern, die er braucht: Auf der Ebene der Er-
nährung ermöglichen die landwirtschaftlichen Aktivitäten dem Menschen, sich 
zu ernähren; auf der Ebene der Medizin ist die Natur ein Arzt, denn der Mensch 
findet in ihr Medikamente, die ihn behandeln. Sie ist Beschützerin, da der 
Mensch in ihr Zuflucht sucht. Sie ist Ratgeberin, denn die traditionellen Führer 
wenden sich an die Natur, um durch Rituale wichtige Entscheidungen zu tref-
fen.  

"Die heiligen Wälder sind also unverzichtbare Bestandteile der soziopolitischen 
Institution, die jeder Häuptlingsbereich darstellt. Innerhalb dieses spezifischen 
Raums werden Entscheidungen getroffen, die das Leben der Gemeinschaft be- 
treffen, und die wichtigsten Rituale durchgeführt, die den gesamten Häuptlings-
bereich und die Königsfamilie betreffen."5  

                                                                    
3  Raymond Matang Makashing, L'homme et la nature, ibid, p.16. 
4 Ibid. 
5 Ibid. 



 

 

215 

In der afrikanischen Logik wird die Natur als der Lebensraum des Menschen, 
sein Mutterland, betrachtet. Diese Einheit zwischen Mensch und Natur wird 
auch in Südkamerun durch die Waldvölker, insbesondere die Baka-Pygmäen, 
gelebt. Die Baka-Pygmäen sind eins mit der Natur, sie ist ihr Lebensinhalt.  

Darüber hinaus bleibt die Natur eine Quelle der Inspiration für afrikanische 
und kamerunische Völker. Das Volk der Ekang zum Beispiel führt zeitweise be-
stimmte Rituale durch, bei denen sich die traditionellen Führer in einer Situati-
on, die eine Lösung erfordert, im Wald aufhalten. Im Wald, im Kontakt mit den 
Ahnen, können die traditionellen Häuptlinge die Lösung finden, indem sie die 
Weisheit der Vorfahren anrufen. Auch dies ist die Rolle der heiligen Wälder. 
Diese Einheit scheint jedoch durch die Technowissenschaft bedroht zu sein, 
die diese harmonische Beziehung zwischen Mensch und Natur zerrüttet. Dies 
hat negative Folgen für den Menschen und alle Wesen in der Natur.  

Es ist jedoch auch zu beachten, dass die Natur in Kamerun einen sehr ho-
hen touristischen Wert hat. Es werden Orte zur Unterhaltung und Entspannung 
eingerichtet, die für die psychische Gesundheit des Menschen sehr förderlich 
sind. Kamerun wird aufgrund seiner malerischen Landschaft, die ihm den Titel 
"Afrika im Kleinformat" eingebracht hat, immer mehr zu einem beliebten Reise-
ziel. Von Nord nach Süd, von Ost nach West bietet Kamerun mit seinen schö-
nen und vielfältigen Landschaften, die es je nach Region und dem vorherr-
schenden Klima in der einen oder anderen der zehn Regionen, aus denen sich 
Kamerun zusammensetzt, als unterschiedliche Touristenattraktion zu entde-
cken gilt. 

Im Bildungsbereich organisieren sich die Schulen, um den Schülerinnen 
und Schülern die Möglichkeit zu geben, touristische Gebiete zu entdecken, in 
denen sie ihr Wissen, ihre Fähigkeiten und ihr Können weiterentwickeln kön-
nen. Die heiligen Wälder sind auf Eingeweihte beschränkt. Angesichts der mys-
tischen Geschichten, die sich um sie ranken, sind sie weder Gegenstand von 
Neugier noch ein touristisches Ziel.   

Diese Harmonie ist jedoch nicht immun gegen die ökologische Krise, die die 
Welt derzeit durchlebt. Wie erlebt Kamerun diese Krise?  

II. Die negativen Auswirkungen des Klimawandels in Kamerun.  
Laut dem Nationalen Plan zur Anpassung an den Klimawandel (PNACC) ist 
Kamerun nicht immun gegen die Auswirkungen des Klimawandels, "da seine 
Gebiete in der Sahelzone stark von der Wüstenbildung betroffen sind und seine 
Küstengebiete vom Anstieg des Meeresspiegels bedroht sind". Dies zeigt sich 
bereits auf kamerunischem Gebiet durch "ein ungewöhnliches Wiederauftreten 
extremer Wetterphänomene wie starke Winde, hohe Temperaturen oder starke 
Regenfälle, die die menschlichen Gemeinschaften, die Ökosysteme und die 
von ihnen erbrachten Leistungen gefährden".6  

                                                                    
6 Plan National d'adaptation aux changements climatiques (PNACC), S. 23. 



 

 

216 

In der Tat erleben die Menschen in Kamerun ungewöhnliche Phänomene. 
Nur haben sie den Begriff des Klimawandels noch nicht in ihr Vokabular aufge-
nommen. Die Klagen werden immer lauter, dass das Klima nun nicht mehr un-
ter Kontrolle ist, ebenso die Krankheiten, die damit einhergehen. Die Jahreszei-
ten ändern sich: Die Regenfälle in der Regenzeit werden sehr ergiebig und die 
Winde immer heftiger. Die Folgen sind Überschwemmungen, insbesondere in 
dicht besiedelten städtischen Gebieten, Erdrutsche und wieder Erdrutsche. In 
ländlichen Gebieten beklagen sich die Bauern über die geringe Produktivität ih-
rer Kulturen aufgrund des Klimawandels. Auch eine Verzögerung des Beginns 
der Saatgutperiode, die vom Beginn der Regenfälle abhängt, wurde festgestellt. 
Aufgrund des Klimawandels gelingt es den Bauern jedoch nicht mehr, ihre Akti-
vitäten zu planen. Es droht eine Hungersnot, auch wenn bisher eher von einem 
Rückgang der Produktivität als von einer Hungersnot die Rede ist. Die Tro-
ckenzeiten sind heißer, mit fast unerträglichen Hitzewellen. Diese Situation 
macht es notwendig, dass die Umwelterziehung in die Lehrpläne Kameruns 
aufgenommen wird. Dies ist in der Philosophie noch nicht der Fall, sondern 
eher in Fächern wie Geografie und in den Lebens- und Geowissenschaften.  

Diese Folgen des Klimawandels stellen eine Bedrohung für die Bemühun-
gen Kameruns dar, durch Armutsbekämpfung, eine starke Wirtschaft, nationale 
Einheit und die Festigung des demokratischen Prozesses bis zum Jahr 2035 
aufzusteigen.7  

In Anbetracht dieser Tatsachen sollte der Schwerpunkt auf die Umwelter-
ziehung gelegt werden, um eine Änderung der hinderlichen  Maßnahmen zu 
bewirken. Diese umweltfeindlichen Praktiken führen dazu, dass die Natur als 
vom Menschen getrennt behandelt wird, obwohl Mensch und Natur eine Einheit 
bilden. Die Versöhnung mit der Natur erscheint mehr denn je als eine Notwen-
digkeit, wenn wir unseren Planeten retten und vor allem den zukünftigen Gene-
rationen Ressourcen hinterlassen wollen.  

Diese Herausforderung richtet sich an alle Wissensbereiche. Daraus ergibt 
sich die philosophische Reflexion über die Umwelt. Die Philosophie kann durch 
Umweltbildung zur Lösung der ökologischen Krise beitragen. Dies ist zum Bei-
spiel im Philosophieunterricht durch bestimmte Begriffe im Lehrplan für Philo-
sophie in Kamerun möglich.  

III. Didaktik der Philosophie und Umweltethik8  
In den letzten zwei Jahrzehnten hat Kamerun seine Lehrpläne überarbeitet, da 
es vom zielorientierten Ansatz auf den kompetenzorientierten Ansatz umge-

                                                                    
7 Vgl. das Strategiepapier für Wachstum und Beschäftigung – Document Stratégique pour la 
Croissance et l'Emploi (DSCE).   
8 Siehe dazu auch: Liliane Awono, L’enseignement de la philosophie au secondaire au Came-
roun, in: Freedom and/or Security? – Freiheit und/oder Sicherheit? - Liberté et/ou sécurité?, Fo-
rum Philosophie International 72, Eds. Gabriele Münnix, Bernd Rolf, Markus Wirtz, Hans Brin-
geland, LIT Zürich 2023, S. 38 – 41. 
 



 

 

217 

stellt hat. Dies führte dazu, dass der Philosophieunterricht wieder auf die zweite 
Klasse im literarischen Zweig  zurückgeführt wurde. Im Rahmen des zielorien-
tierten Ansatzes begann der Philosophieunterricht erst in der Oberstufe, eine 
Neuerung, die den Schwerpunkt auf die Entwicklung des kritischen Denkens 
der Lernenden in der zehnten Klasse legt. Der Lehrplan ermöglicht es also, von 
afrikanischen Vorstellungen auszugehen, um bestimmte Begriffe des Lehrplans 
zu behandeln. Daher wird in allen Lehrplänen der verschiedenen Klassen und 
Stufen ein Schwerpunkt auf die afrikanische Philosophie gelegt.  

Gemäß dem Lehrplan für die Abschlussklasse im literarischen Zweig ist der 
Begriff der Natur insbesondere in Modul III über allgemeine philosophische Be-
griffe enthalten; dieses Modul trägt zum Aufbau einer humanistischen und re-
publikanischen Gesellschaft bei, die frei von Unwissenheit und Obskurantismus 
ist. Genau dort können wir im Rahmen der Produktion das Thema „Natur und 
Kultur“ entdecken - als eine neue Vermittlung des Naturbegriffs. 

Dieser Bereich taucht ebenfalls in Lektion 1 des Kapitels mit demselben  Ti-
tel "Natur und Kultur" auf. Lektion 1 trägt den Titel: Die Natur mit der definitori-
schen Besonderheit einer Idee der menschlichen Natur. Die Konzepte, die die-
se Lektion bereichern, sind: Identität, Persönlichkeit, Condition humaine, 
menschliche Natur. Das hier entwickelte Know-how besteht darin, zu definie-
ren, zu konzeptualisieren, zu analysieren, zu argumentieren, zu kritisieren, sich 
selbst zu kennen, sich zu identifizieren, sich zu behaupten. Dies führt zu einem 
entsprechenden "savoir être": kritisches Denken, analytisches und konzeptuel-
les Denken, Selbstermächtigung.  

Bei der Vermittlung des Begriffs "Natur" fällt auf, dass die menschliche Di-
mension der Natur stärker betont wird, um die Frage "Ist der Mensch ein Natur- 
oder Kulturwesen?" zu beantworten, und nicht die Ökologie.  

Die Untersuchung der Natur als Umwelt, als bevorzugter Lebensraum des 
Menschen, wird hier nicht wirklich hervorgehoben. Daher sollte diese Herange-
hensweise an den Begriff der Natur mit dem Ziel integriert werden, zum Schutz 
der Natur beizutragen, um die dort vorkommende Biodiversität zu erhalten.  

Im kamerunischen Bildungswesen werden Konzepte der Umwelterziehung 
wie Klimawandel, Recycling und Abfallwirtschaft schrittweise in andere Fächer 
des Lehrplans integriert. Darüber hinaus tragen die Betreuer im Rahmen der 
nach- und außerschulischen Aktivitäten dazu bei, den Lernenden durch die Ak-
tivitäten der Umweltclubs Know-how zu vermitteln. Der Umweltclub ermöglicht 
es den Lernenden, durch Aktivitäten wie Sauberkeit in der Schule, Anlegen von 
Blumenbeeten, Pflanzen von Bäumen usw. etwas für ihre Umwelt zu tun. Aller-
dings ist bei dieser Betreuung auch zu bemängeln, dass die Betreuer der Um-
weltclubs nicht ausreichend geschult sind und sich nur oberflächlich auf be-
stimmte Aktivitäten beschränken.  

Im Philosophieunterricht werden diese Anliegen noch nicht berücksichtigt. 
Die Fragen der Entwicklung nur der afrikanischen Länder nehmen einen Eh-
renplatz im Lehrplan der Philosophie ein, insbesondere in der ersten literari-



 

 

218 

schen Klasse. Diese Fragen erscheinen auf der ideologischen Ebene im Zu-
sammenhang mit der Untersuchung einer Tendenz der afrikanischen Philoso-
phie, eben der ideologischen Tendenz, durch die Untersuchung des Panafrika-
nismus die Doktrin der Einheit und Entwicklung der afrikanischen Länder zum 
Thema zu machen.  

In der Oberstufe werden die gleichen Anliegen durch die Lektüre von Wer-
ken zweier afrikanischer und kamerunischer Autoren verfolgt, die sich mit der 
Entwicklung des afrikanischen Kontinents unter verschiedenen Gesichtspunk-
ten befassen: materiell und menschlich. Es handelt sich um Marcien Towa mit 
seinem Werk « Essai sur la problématique philosophique dans l'Afrique ac-
tuelle » und um Ebenezer Njoh Mouelle « De la médiocrité a l'excellence - Es-
sai sur la signification humaine du développement ».9   

In Anbetracht dieser entwicklungsbezogenen Anliegen zeigt sich, dass öko-
logische Fragen in den Lehrplänen Kameruns nur eine untergeordnete Rolle 
spielen, und das im Fach Philosophie.  

IV. Die Evaluation von Kompetenzen in der Philosophie  
Die Evaluation der Kompetenzen im Philosophieunterricht in Kamerun basiert 
auf zwei philosophischen Aufgabenformen: dem Kommentar zu einem philoso-
phischen Text und dem philosophischen Aufsatz. Diese Übungen werden den 
Lernenden in der Klasse Seconde littéraire gestellt.  

Das Naturverständnis, das in der Abschlussklasse A gelehrt wird, lenkt das 
Denken der Lernenden auf den menschlichen Aspekt in dem Sinne, dass der 
Mensch die Natur beherrschen sollte und das nicht in einer harmonischen Be-
ziehung zwischen Mensch und Natur. Es ist die transzendente Beziehung, in 
der der Mensch die Natur durch sein Handeln verändert, die betont wird. Daher 
die Aufwertung der Kultur, die zum Fortschritt führt. Diese gewünschte Vision 
der Beziehung des modernen Afrikaners zur Natur ist diejenige, die ihn durch 
Arbeit zur Weiterentwicklung führt. Dies wird anhand des Aufsatzthemas in Phi-
losophie für das A-Abitur im Jahr 2023 deutlich: „ Kann Arbeit den Menschen 
befähigen, den Widrigkeiten der Natur siegreich zu begegnen?“  

Dieses von den Abiturienten des literarischen Zweigs behandelte Thema er-
fuhr eine Ausrichtung auf die menschliche Ebene mit einem Schwerpunkt auf 
der materiellen Entwicklung durch Arbeit. Die Kandidaten haben den ökologi-
schen Aspekt bei der Analyse dieses Themas nicht wirklich wahrgenommen, 
da sich der Unterricht eher auf die materielle Entwicklung als auf den Umwelt-
schutz konzentrierte.  

                                                                    
9 Marcien Towa, Essai sur la problématique philosophique dans l'Afrique actuelle. Éditions Clé, 
Yaoundé 1971. (Versuch über die philosophische Problematik im Afrika von heute). pdf 
http://sujetexa.com2021/09. Ebenezer Njoh-Mouelle, De la médiocrité à l'excellence – Essai sur 
la signification humaine du développement,  Ed. Clé Yaoundé 1970 (Von der Mittelmäßigkeit 
zur Exzellenz - Ein Versuch über die Bedeutung der Entwicklung für den Menschen),  (pdf über 
https://baskadia.com (http:/tinybit.cc/2df5abb9). 

http://sujetexa.com2021/09
https://baskadia.com/


 

 

219 

V. Auf dem Weg zu einer neuen Wertschätzung der Natur in Zeiten der 
ökologischen Krise.  
Obwohl wir erkannt haben, dass die Beziehung zwischen Mensch und Natur in 
Afrika eher harmonisch als konfliktreich ist, da die Afrikaner die Natur nicht wie 
die Westler umgestaltet haben, ist es dennoch richtig, dass Maßnahmen ergrif-
fen werden sollten, um die menschlichen Aktivitäten der Afrikaner in der Natur 
zu kontrollieren, um sie weiterhin zum Wohle des Planeten zu erhalten und zu 
schützen. Denn jede Handlung des Menschen in einem Teil der Welt hat Aus-
wirkungen auf den gesamten Planeten. In Kamerun kennen wir das Konzept 
des "Gemeinschaftswaldes", das als Schutzmaßnahme erscheint, um die 
menschlichen Aktivitäten in der Natur zu kontrollieren. Hierbei wird einer Ge-
meinschaft das Recht eingeräumt, den Wald zu nutzen, jedoch nur im Rahmen 
bestimmter Aktivitäten, die auf den Schutz des Waldes abzielen. Der Mensch 
kann sich in der Natur entfalten, sollte sich aber darüber im Klaren sein, dass 
einige seiner Aktivitäten  für das Ökosystem gefährlich sein können. Daher sind 
Umwelterziehung und -bewusstsein so wichtig.  

Die Philosophie als Mutter der Wissenschaften kann einen echten Beitrag 
zur Entwicklung einer Umweltethik leisten, die darauf abzielt, das Verhalten der 
Menschen gegenüber der Natur zu ändern.  

1. Auf der historischen Ebene  
Der Philosophieunterricht in Kamerun legt großen Wert auf die Kenntnis der 
Geschichte der Philosophie.  

In der zweiten Klasse des literarischen Zweiges basiert das Studium der 
Geschichte der Philosophie auf der antiken Philosophie, in der die Naturauffas-
sung der Antike (Vorsokratiker und Sokratiker) deutlich wird. Dies ist eine Ge-
legenheit, den Lernenden zu zeigen, welchen Wert die Natur in den Augen der 
Antike hatte. Aus diesem Grund waren die Vorsokratiker der Ansicht, dass die 
Kenntnis der Natur das Wesen des Lebens ausmacht: "primum vivere deinde 
philosophari", sagten sie.  

In der ersten Klasse des naturwissenschaftlichen Zweiges legt der Lehrplan 
den Schwerpunkt auf die Kenntnis der Geschichte der antiken afrikanischen 
Philosophie. Auch hier nimmt die Vorstellung von der Natur bei den alten Afri-
kanern einen wichtigen Platz ein.10   

Im literarischen Zweig geht es auf historischer Ebene eher um die philoso-
phische und kulturelle Debatte über die Existenz einer afrikanischen Philoso-
phie. Dies deutet weiterhin auf eine Auffassung der Natur je nach Kultur, der 
man angehört, hin. Der Philosophieunterricht hier ermöglicht es dem Lernen-
den, sich in seinem kulturellen Umfeld zu verorten und seine Art, in der Welt zu 
sein, aufzuwerten, die zum Aufbau der Geschichte der Zivilisationen beiträgt. 
Es ist ein Appell an die kulturelle Identität, der zur Festigung des Lernenden in 
                                                                    
10 Vgl. Cheikh Anta Diop, afrikanischer Historiker und Philosoph: Antériorité des civilisations 
nègres: mythe ou vérité historique? Présence Africaine, Paris/Dakar 1967.  



 

 

220 

seiner Kultur beiträgt, um eine bessere Weltoffenheit zu erreichen und den An-
deren zu entdecken, indem ich weiß, wer ich bin, was ich dem Anderen bringen  
und was ich von ihm erhalten kann. Die Beschäftigung mit diesem Themenfeld 
kann durch den Zusammenprall der Kulturen zu einer Umweltethik führen, wo-
bei zu beachten ist, dass jede Kultur laut Montaigne zum menschlichen Reich-
tum beiträgt. Außerdem können wir in dieser kulturellen Vielfalt unsere Welt ret-
ten.  

In der Oberstufe liegt der Schwerpunkt im literarischen Zweig auf der mittel-
alterlichen und der modernen Philosophie. In der mittelalterlichen Philosophie 
geht es um die Beziehung zwischen Glaube und Vernunft, aber auch um die 
mittelalterliche Auffassung von der Natur.  

Ebenso wird in Bezug auf die Neuzeit die Naturauffassung der Moderne im 
Gegensatz zu der des Mittelalters und der Antike betrachtet. Und hier kommt 
es darauf an, auf die Veränderung der Weltsicht hinzuweisen, die die Mensch-
heit zu der ökologischen Situation führt, die heute auf der ganzen Welt gelebt 
wird: Der geordnete Kosmos der Alten und des Mittelalters gerät heute in Un-
ordnung, gemäß dem Motto von Descartes, dem Vater der modernen Philoso-
phie, den Menschen "zum Herrn und Besitzer der Natur" zu machen. Der Ler-
nende kann so auf historischer Ebene den Ursprung der ökologischen Krise 
entdecken.  

Im naturwissenschaftlichen Zweig wird die philosophische und kulturelle 
Debatte, die in den literarischen Fächern eingeführt wurde, mit einer Öffnung 
zur kulturellen Ebene mit dem Begriff des "Zusammenlebens" und auf politi-
scher Ebene unter dem Begriff der "guten Regierungsführung" gelehrt. Die Be-
sonderheit des Philosophieunterrichts in Kamerun besteht darin, dass er nicht 
nur auf die auf das Studium bestimmter westlicher Denker aus den verschiede-
nen Epochen der Philosophiegeschichte beschränkt ist. Die Nutzung von Auto-
ren aus jeder Epoche hängt von dem zu untersuchenden Begriff und der Epo-
che ab. So kann jeder Autor, der sich mit diesem Begriff in dieser Epoche be-
fasst, herangezogen werden - das ist philosophische Bildung. Die Lektüre der 
philosophischen Texte im Lehrplan ist jedoch streng auf die Texte kameruni-
scher Philosophen beschränkt. Es geht darum, die Probleme der Kameruner 
durch die kamerunischen Denker zu verstehen: es ist die afrikanische Kultur, 
die aufgewertet wird.  

2.  Auf der nationalen Ebene  
Unter Hinweis auf diesen Imperativ der Lehrplanreform in Kamerun, "dazu bei-
zutragen, die Jugendlichen in ihrer Kultur zu verwurzeln und sie gleichzeitig für 
das Weltbürgertum zu öffnen", sind wir der Meinung, dass die Umweltdidaktik 
in der Philosophie diesem Imperativ gerecht werden kann. Wie soll das ge-
schehen?  

Zunächst, indem wir jeden Jugendlichen in der Auffassung von Natur in sei-
ner Kultur verorten. Zum Beispiel: Was ist die Natur für den Bamileke in West-



 

 

221 

kamerun? Was ist die Natur für die Toupouri in Nordkamerun? Durch diesen 
Ansatz, der den Jugendlichen wirklich in seiner Kultur verortet, kann er erken-
nen, dass die Natur die Umwelt darstellt, in der er lebt und mit der er in Bezie-
hung steht. Welchen Wert sollte man also dieser Natur beimessen, mit der der 
Mensch Beziehungen unterhält? Es ist diese andere Dimension der Umweltdi-
daktik, die wir ansprechen können.  

Die Philosophie als Mutter der Wissenschaften muss angesichts der Klima-
krise, die die Welt erlebt, eine Reflexion über die Natur entwickeln können, um 
ein planetarisches Bewusstsein und die Verantwortung jedes Menschen für die 
Natur zu wecken. Dies geschieht durch die Wertschätzung der Natur.  

Die afrikanischen Kulturen können einen Beitrag zur Vermittlung von Um-
weltphilosophie leisten, da sie der Natur einen Ehrenplatz verleihen. Der Afri-
kaner kommuniziert mit der Natur, die er als Inspirationsquelle, Ratgeber, Arzt 
und Apotheke betrachtet. Man wird hier von einer Tiefenökologie sprechen, wie 
Luc Ferry es formuliert. Eine negro-afrikanisch inspirierte Tiefenökologie ist 
nach der Vision von Raymond Matang Makashing möglich:  

"Wir sind Luc Ferry folgend der Meinung, dass wir uns auch auf die afrika-
nischen Traditionen beziehen müssen, die uns unserer Meinung nach auch ein 
Beispiel für ein menschliches Leben und eine Weltanschauung in Harmonie mit 
der Natur geben, um ‚eine Tiefenökologie aus negro-afrikanischer (négro-
africaine) Inspiration zu erfinden‘ ". 11  

Indem sie den Philosophieunterricht im Kontext der Schaffung von Kunst-
werken praktischer als theoretisch gestaltet, kann die Philosophie so zur Auf-
wertung der Natur beitragen, indem sie den Menschen durch seine harmoni-
sche Beziehung zur Natur zum Schöpfer von Werten macht. Der kamerunische 
Philosoph Njoh Mouelle sieht in der Kunst das "Gegenmittel gegen die techni-
zistische und modernisierende Entfremdung". Denn die Kunst versöhnt nicht 
nur den Menschen mit der Natur in einem "Leib an Leib mit der Welt", sondern 
auch dadurch, dass die Kunst den Menschen aufblühen lässt und ihn befreit, 
indem sie ihn zum Meister seiner selbst macht:  

"In Bezug auf die Kunst bewahren wir übrigens nur die Bereitschaft, unauf-
hörlich zu schaffen, d. h. ein wenig Herr seiner selbst zu bleiben in einem Leib-
zu-Leib mit der Welt, einer Welt, vor der es sinnlos und feige wäre, unter dem 
Vorwand der Befreiung zu fliehen. Es ist ein reales Engagement, durch das wir 
uns  befreien und nicht durch Desengagement. Gerade die Kunst als eine Akti-
vität, die Harmonie in die Welt bringen soll, ermöglicht uns eine echte Befrei-
ung.“ 12  

Dieser Vorschlag des kamerunischen Philosophen führt uns zu der Bestäti-
gung, dass die Umweltphilosophie durch die künstlerische Produktion und das 
Engagement des Afrikaners in seiner Welt zum Erhalt der Natur in Afrika bei-
tragen kann. Daher ist es für einen jungen Menschen, der in seiner Kultur ver-

                                                                    
11 op cit, S.15. 
12 Ebenezer Njoh-Mouelle, De la médiocrité à l'excellence, Ed clé, Yaoundé, 1970. 



 

 

222 

wurzelt sein und seine Vision mit der Welt teilen möchte, sinnvoll, durch den 
Unterricht in Umweltphilosophie mit der Natur in Kontakt zu treten und ihre 
Sprache zu verstehen. In einer eher praktischen Vision sollten sich Philoso-
phielehrer nicht nur auf die philosophische Motivation durch Philosophieclubs 
beschränken, sondern auch mit Wissenschaftlern und Umweltschützern zu-
sammenarbeiten, um umweltbezogene Aktivitäten durch Umweltclubs zu unter-
stützen und an der Feier des Weltumwelttages teilzunehmen.  

Der Unterricht in Umweltphilosophie erfordert die Entdeckung der biologi-
schen Vielfalt durch den Besuch von touristischen Sehenswürdigkeiten sowie 
der "heiligen Wälder", um eine verantwortungsvolle Haltung in der jungen Ge-
neration zu wecken, damit sie eine engere Beziehung zur Natur zeigen und die 
Verbindung zwischen Mensch und Natur jenseits aller Veränderungen der Na-
tur ganz real wiederherstellen kann.  

Darüber hinaus schlagen wir vor, dass das Ministerium für Sekundar-
schulbildung eine Partnerschaft mit dem Ministerium für Umwelt und Natur-
schutz eingeht, um die Wirksamkeit des Unterrichts zu gewährleisten und die 
verschiedenen Ressourcen zu bündeln.  

Es geht darum, die Sensibilisierungsmaßnahmen zu vervielfachen, um die 
Bevölkerung über den Klimawandel zu informieren und die Menschen über den 
Klimawandel aufzuklären. Außerdem sollte die Entwaldung begrenzt und die 
Wiederaufforstung als schulische Aktivität und durch Umweltschutzorganisatio-
nen gefördert werden.  

Die Frage der Umwelterziehung in Kamerun bleibt ein aktuelles Anliegen, 
da sich die Mehrheit der Bevölkerung der negativen Auswirkungen des Klima-
wandels nicht bewusst ist.  

Am Ende unserer Analyse des Naturverständnisses der Afrikaner und der 
Umweltethik in Kamerun ist festzuhalten, dass Kamerun zahlreiche Vorteile im 
Umweltbereich besitzt. Diese Stärken verdienen es, durch die Vermittlung von 
Umweltethik im Philosophieunterricht an Oberstufen- und Sekundarschulen er-
halten zu werden. Dies ist möglich, indem man bestimmte Unterrichtsfächer wie 
die Geschichte der Philosophie in der zweiten Klasse des literarischen Zwei-
ges, insbesondere die Vorstellung vom Kosmos bei den Vorsokratikern erneut 
untersucht. Dieses Thema  führt in der ersten Klasse zur Vorstellung des Kos-
mos bei den Afrikanern, woraus sich eine Umweltethik ergibt, die dazu beitra-
gen wird, jedes Wesen in der Natur und die Beziehung des Menschen zur Na-
tur aufzuwerten. Dies führt zur Anthropologie und zur Achtung des anthropolo-
gischen Unterschieds, der von der Naturauffassung jedes Volkes ausgeht. Es 
sei darauf hingewiesen, dass angesichts der globalen Erwärmung kein Volk 
dieser Situation gleichgültig gegenüberstehen sollte. Auf allen Ebenen und in 
jedem Teil der Welt müssen Maßnahmen ergriffen werden, um  den Planeten 
zu retten. Die philosophische Reflexion muss zum Schutz der Umwelt beitragen 
können, indem sie den Begriff der Umwelt als das Umfeld des Menschen un-
tersucht, außerhalb dessen er zugrunde geht. Daher ist der Schutz der Umwelt 



 

 

223 

ein wichtiges Thema für die gesamte Menschheit. Wie alle anderen Begriffe, 
die den Lehrplan der Philosophie bilden, muss auch der Begriff "Umwelt" in den 
Unterricht der Umweltethik einbezogen werden. Dies kann dazu beitragen, 
dass sich die Einstellungen und Verhaltensweisen der Menschen gegenüber 
der Umwelt ändern. Darüber hinaus kann die in der Umweltethik enthaltene Er-
ziehung in Hinsicht auf den Klimawandel dazu beitragen, Naturkatastrophen 
durch eine Änderung des Verhaltens in der Natur zu verringern. Alles in allem 
bekräftigen wir die Notwendigkeit und Dringlichkeit der Umweltethik im Philoso-
phieunterricht, wenn wir die negativen Auswirkungen des Klimawandels ab-
schwächen und uns an ihn anpassen wollen. Der Philosophieunterricht muss 
sich an diese neuen Situationen anpassen, um die Fähigkeiten der Lernenden 
im Kampf gegen diese Phänomene zu entwickeln und die Umwelt zu schützen 
und zu bewahren. Auf die Frage, ob die Philosophie angesichts der weltweiten 
Umweltkrise zum Umweltschutz beitragen kann, antworten wir mit Ja: Ja, die 
Philosophie kann dies durch die Vermittlung von Umweltethik sowohl in Schu-
len als auch in Ausbildungszentren tun. In Kamerun ist dies möglich, und im 
Hinblick auf den in unserem Land geltenden Lehrplan für Philosophie wird es 
eher darum gehen, eine neue Ausrichtung der Unterrichtsinhalte vorzunehmen 
als den Unterricht ganz zu verändern, wenn es stimmt, dass Philosophieren 
bedeutet, einen neuen Blick auf alles, was uns umgibt, zu werfen. 
 
 

 



 

 

224 

Natur und Naturverständnis in China.                         
Ihre Prägung durch Erzählungen in der schulischen 

und außerschulischen Praxis 

Heinrich Geiger / Xiuwei Zhou-Geiger 
(Bonn / Shanghai) 

 
Unser Verständnis von Natur ist alles andere als „natürlich". Es ist kulturell geprägt, wo-
bei Erzählungen eine wichtige Rolle spielen. Durch diese Vorprägung nehmen wir ein 
ganz bestimmtes Verhältnis, und zwar denkend, fühlend, hoffend,  

- zu der äußeren Natur und auch  
- zu der inneren Natur in uns selbst  

ein. In diesem Beitrag wird auf die großen Erzählungen eingegangen, die in der schuli-
schen, aber auch in der außerschulischen Praxis Chinas Anwendung finden.  
Hans-O. Pörtner, das Vorstandsmitglied des Weltklimarates, spricht in einem jüngst mit 
Gabriele Münnix durchgeführten Interview von den "Übersetzungs- und den daraus resul-
tierenden Kommunikationsproblemen"1, die die Diskurse im Weltklimarat behindern. Die 
These dieses Beitrags ist, dass sich diese nur im Bezug auf die literarischen Überliefe-
rungen beheben lassen.2 Was "Natur" ist, versteht sich nicht von selbst. 
 

Einführung 
Wir erinnern uns, dass die chinesische Kultur bis vor kurzem ihrem ganzen 
Selbstverständnis nach und auch in der Fremdwahrnehmung eine ländliche 
und agrarische Kultur darstellte. In der chinesischen Geistesgeschichte wurde 
die Ordnung der Natur auf der Grundlage der Dreiheit von Himmel, Erde und 
Mensch verstanden: Die philosophischen oder auch religiösen Grundüberzeu-
gungen wurden aus der Beobachtung der natürlichen, von Erde und Kosmos 
angebotenen Modelle gewonnen. In ihnen glaubten die alten Chinesen das 
Prinzip der Polarität, der Korrelation, der Analogie und des Parallelismus zwi-
schen Makro- und Mikrokosmos zu erkennen, wobei dem Menschen die Auf-
gabe zukam, alle Dinge durch sorgsame Befolgung der Zeremonien zu vollen-
den. Die Riten, von denen wir unter anderem im Buch der Riten (liji) aus dem 1. 
Jahrhundert v. Chr. hören, oder auch die Theorie von Yin und Yang und den 
Fünf Elementen, von denen wir in den Annalen des Herrn Lü (lüshi chunqiu) le-
sen, beruhen auf einer genauen und systematischen Beobachtung des Univer-
sums. „Sie stellen“, wie es Chantal Zheng in ihrem Buch Mythen des alten Chi-
na formuliert hat,  

                                                                    
1 "Es ist bereits nach 12. Interview mit Prof. Hans-O. Pörtner (Vorstandsmitglied des Weltklima-
rates)", Interviewerin: Gabriele Münnix, in: Association Internationale des Professeurs de Philo-
sophie (eds.), Nature/ Natur, Zürich:. LIT Verlag, 2022 (Forum Philosophie International 71), 
S.9-14, Zitat: S.11. 
2 Diese These liegt übrigens auch meinem Buch Den Duft hören. Natur, Naturbegriff und Um-
weltverhalten in China, Berlin: Matthes &Seitz, 2019 zugrunde. 



 

 

225 

von der Natur diktierte Vorschriften dar, deren jede einzelne im Zusammenhang 
steht und zweckmäßig ist. Sie haben die Funktion, den Menschen in das Uni-
versum einzufügen, indem sie ihm darin einen genau definierten Platz zuweisen 
und die Abstände festlegen, die er zu den anderen Teilen zu wahren hat. Die Ri-
ten sind das Geheimnis der universalen Harmonie. So ist die Verantwortung für 
Katastrophen und menschliches Unglück allein dem Menschen zuzuschreiben, 
der seiner Aufgabe nicht gerecht wurde.3  

Das traditionelle China besaß eine fortgeschrittene Kultur und eine in Clans or-
ganisierte Gesellschaft auf der Basis von Ackerbau und Viehzucht. Es ist be-
kannt, dass die im eigentlichen Sinne des Wortes chinesische oder Han-Kultur 
sich im Tal des Gelben Flusses (huanghe) entwickelte, einem Gebiet mit ge-
mäßigtem Klima, fruchtbaren und bewässerten Lößböden. Entstanden durch 
die Anschwemmungen des Gelben Flusses ist diese Region für den Ackerbau 
wie geschaffen. Dennoch hat die Geschichte des chinesischen Denkens nicht 
wie die des griechischen als Naturphilosophie begonnen. Fragen der guten 
Regierung standen im Vordergrund. Orientiert an diesen wurde Natur im konfu-
zianischen China als eine dynamische Ordnung mit systematischen Zügen, die 
sowohl die innere Natur des Menschen wie die äußere Natur der Welt umfasst, 
zu ergründen versucht. Hervorsticht, dass dabei nicht, wie es in der Debatte um 
Natur und Nicht-Natur häufig geschieht, die Natur als der Raum der „zehntau-
send Dinge“ (wan wu) – als Berg, Wasser, Baum, Stein, Fisch, Büffel, Zikade 
usw. – aus den Augen verloren wurde. Das chinesische Denken blieb anschau-
lich und konkret. 

Von dem französischen Anthropologen Philippe Descola (geb. 1949) wird in 
seinem Buch Jenseits von Natur und Kultur dem alten, traditionellen China die 
Entwicklung einer „naturalistischen Ethik“ attestiert. Seiner Darstellung nach le-
ben die tradierten Bilder von Natur aus einem jeweils konkreten gesellschaftli-
chen Handlungsrahmen. In China, bei den Nahua in Mexico, aber auch in den 
antiken Stadtstaaten der „alten Welt“ werde im Rahmen der kosmologischen 
Sichtweise des Analogismus die Gesamtheit der Menschen, Tiere und Pflan-
zen, so Descola,  

in eine Vielzahl von Wesenheiten, Formen und Substanzen aufgesplittert, die 
durch geringfügige Abweichungen getrennt und zuweilen in einer Stufenleiter 
eingeordnet sind.4  

Die Vielfalt der Elemente werde dadurch überschaubar und beherrschbar ge-
macht, dass eine feste, hierarchisierende Verbindung zwischen ihnen erstellt 
wird. Folgt man Descola, dann ist damit die Trennung von Natur und Kultur ob-
solet. Natur sind wir und alles, was uns umgibt. Natur macht und wird, sie ist 
Subjekt und Material zugleich. 
                                                                    
3 Chantal Zheng, Mythen des alten China, München: Eugen Diederichs Verlag, 1990, Zitat: S. 
20. Titel der Originalausgabe: Mythes et croyances du monde chinois primit, Paris: Editions 
Payot, 1989.  
4 Philippe Descola, Jenseits von Natur und Kultur, aus dem Französischen von Eva 
Moldenhauer, mit einem Nachwort von Michael Kauppert, Berlin: Suhrkamp, 2013. 



 

 

226 

Zur Bedeutung von Erzählungen in der Gegenwart 
Die aktuelle menschliche Bedürfnisbefriedigung ist nicht nachhaltig und zerstört 
die Resilienz der Erde. Vor diesem Hintergrund werden mit Erzählungen die 
Grundlagen für einen erneuerten Bund zwischen Mensch und Natur gelegt. Un-
ter den Bedingungen unserer modernen Wissenschaftswelt entfalten sie sich in 
einem Feld zwischen den Disziplinen. Ich möchte die Geografie, die Geologie 
und die Anthropologie hervorheben. Erstgenannte, die Geografie, strebt eine 
räumliche Erfassung der Erde an und sucht zu diesem Zwecke die unterschied-
lichen landschaftlichen und kulturellen Qualitäten von Räumen abzubilden. Die 
Geologie, die sich mit der zeitlichen Erfassung der Erde beschäftigt, erforscht 
Natur als eine historische Entität. Letztgenannter, der Anthropologie, geht es 
darum, den Menschen in diesen unterschiedlichen geografischen und histori-
schen Räumen zu verorten. Sie beschäftigt sich mit der Vielfalt, den Gemein-
samkeiten und den Unterschieden menschlicher Lebensweisen in allen nur 
denkbaren Dimensionen. Durch die Geografie, die Geologie und die Anthropo-
logie wird eine Spannung zwischen lokalen Ortsverhältnissen und deren 
Konzeptualisierung in einer globalen Gesamterfassung der bekannten Welt 
hergestellt, wie es auch bei Erzählungen der Fall ist. Durch sie wird ein Raum 
eröffnet, der seine Kraft aus den geschichtlichen Bezügen auf der einen und 
den natürlichen Existenzbedingungen des Menschen auf der anderen Seite 
gewinnt. 

Aufgrund der besonderen Art des Wissens, das Erzählungen vermitteln, er-
öffnen sie einen Horizont, der sowohl in die Tiefe zu den geschichtlichen Aus-
prägungen des menschlichen Lebens wie in die Breite zu den natürlichen Exis-
tenzbedingungen des Menschen in den unterschiedlichsten Regionen dieser 
Welt führt. Sie sprechen nicht über eine Natur, die jenseits oder außerhalb der 
Menschenwelt liegt. In Erzählungen werden Natur und Kultur in ihrer Bezogen-
heit aufeinander gesehen.  

Im Gegensatz zum christlich-abendländischen Kulturkreis handeln Erzäh-
lungen in China, in denen das Verhältnis des Menschen zur Natur thematisiert 
wird, nicht von Umwälzungen, bei denen der Mensch am Ende von der Erde 
verschwinden könnte. An Stelle der uns nur allzu gut bekannten biblischen Ka-
tastrophenrhetorik treffen wir selbst im heutigen China, in dem die städtische 
Luftverschmutzung jährlich mehr als 400.000 vorzeitige Todesfälle verursacht, 
auf den wissenschaftlichen Modus eines konjunktivischen Sprechens über 
mögliche Zukunftsszenarien, das weniger von dem Gedanken einer einmaligen 
Apokalypse, als von der Vorstellung einer permanenten Umweltrevolution aus-
geht. Die chinesischen Vorstellungen von Transition und Transformation verfü-
gen allerdings über ein Kontinuum: den Menschen in seiner Stellung zwischen 
Himmel und Erde. Trotz der katastrophalen Umweltsituation – das Wasser der 
sieben größten Flüsse ist nur noch zum Teil als Trinkwasser nutzbar, drei Vier-
tel der Seen sind überdüngt - erweisen sich die großen Erzählungen des mo-
dernen China als relativ immun gegen Untergangsszenarien. 



 

 

227 

Zum Dilemma zwischen Ökologie und Ökonomie in China 
Seit dem Beginn des technischen Zeitalters bedeutet über alle Staats- und Kul-
turgrenzen hinweg Wirtschaftspolitik Wachstumspolitik. Zu beobachten ist eine 
geradezu fanatische Besessenheit nach Produktivität. Zwar ist es der Umwelt-
politik in vielen Einzelbereichen gelungen, besonders gravierende Belastungen 
durch Produktionsverbote oder -auflagen zu mildern oder ganz zu beseitigen. 
Trotz der Erfolge, die auf diese Weise in einzelnen Sektoren erzielt wurden, tre-
ten inzwischen die Grenzen einer allein an Wachstumsraten orientierten Wirt-
schaftspolitik und einer zuvorderst auf technologische Maßnahmen setzenden 
Umweltpolitik deutlich zutage.  

Auch wenn im Falle Chinas die Umweltproblematik mittlerweile die gesamte 
Politik und ihr Konzept von Entwicklung infrage stellt, lässt sich das Dilemma 
zwischen Ökologie und Ökonomie derzeit nur schwer lösen. Die chinesische 
Regierung steht vor der Herausforderung, das angestrebte weitere 
wirtschaftliche Wachstum mit den Zielen der Energieversorgung und der 
Minderung der Luftverschmutzung zu vereinbaren. Um diese Herausforderung 
bewältigen zu können, hat sich China unter anderem folgenden Tatsachen zu 
stellen: der großen Bevölkerungszahl, dem Heranwachsen einer konsum- und 
reisefreudigen Mittelschicht und dem hohen Anteil der Industrie am 
Bruttoinlandsprodukt. Diese Faktoren haben die positiven Effekte der relativ 
ehrgeizigen Ziele, die sich die chinesische Regierung in den beiden 
Fünfjahresplänen 2006 bis 2015 hinsichtlich der Senkung der Energieintensität 
in der Produktion gesteckt hatte, bereits wieder aufgehoben. Beijing ist erneut 
in Smog-Wolken gehüllt. Frage: Sind gerade deswegen Erzählungen von der 
„Einheit von Natur und Mensch“ (tian ren heyi) in China so beliebt?  

Wirtschaftspolitische Weichenstellungen, die von technologischen Maß-
nahmen begleitet werden, sind für die Lösung der Umweltfrage nicht genug. 
Der Paradigmenwechsel im Umweltverhalten, der dringend ansteht, verlangt 
eine Grundlegung und Vertiefung in den Bereichen der Ethik, der Ästhetik und 
auch der Religionen. Erzählungen vermögen die Funktionen dieser verschie-
denen Bereiche zu bündeln. Ihnen erwächst daraus eine große Überzeugungs-
kraft, dass sie auf eine authentische Weise von geteilten Interessen und ge-
meinsamer Menschlichkeit erzählen. Erzählungen beziehen sich auf der einen 
Seite auf Erfahrungen, auf der anderen Seite gewinnen Erfahrungen ihre Ge-
stalt durch Erzählungen. So könnten sie auf ihre ganz eigene Art den Miss-
stand zu beheben helfen, dass der Mensch auf kaum eine Herausforderung so 
schlecht vorbereitet ist wie auf die, die sich ihm durch den Klimawandel stellt. 
Tsunamis, Erdbeben, Überschwemmungen, Katastrophen verschiedenster Art 
und Wanderungsbewegungen haben interessanterweise im menschlichen Ge-
hirn keinen Alarm auf der entsprechenden Dringlichkeitsebene ausgelöst. Die-
se Erfahrungen bedürfen der Gestaltung durch Erzählungen. 

 
 



 

 

228 

Mythische und magische Erzählungen 
Die chinesische Kunstwelt aber bevorzugt chinesische Erzählungen mythi-
schen und magischen Inhalts. Höchst aktuell ist eine Novelle in der Schriftspra-
che namens Liaozhai zhi yi (Strange stories from Chinese Studio), die mit aller-
lei wundersamen Geschichten und Überlieferungen (an die 500) aufwartet und 
damit ein Publikum anspricht, für das nicht das Verhältnis Mensch - Schöpfung 
(christlich), sondern das von Mensch - Natur (chinesisch) im Zentrum des Inte-
resses steht. „Ordnungszusammenhänge und Magie" verleihen der „Natürlich-
keit“ sowohl im künstlerischen Prozess als auch bei der Rezeption von Kunst-
werken eine besondere Bedeutung. Es ist diese „natürliche Weise“, die dem 
Liaozhai zhi yi „von ganz selbst so“ (ziran) große Popularität in China ver-
schafft.  

Der Verfasser der Novelle ist Pu Songling. Er lebte von 1630-1715. Es exis-
tieren mehrere Teilübersetzungen ins Englische, unter anderem von Herbert Al-
len Giles (1845-1935), der in seiner Übersetzung aus dem Jahr 1880 allerdings 
äußerst prüde vorging und alle Passagen mit sexuellen Inhalten ausließ. Diese 
und auch verschiedene magische Inhalte des Liaozhai zhi yi entfaltet die 1983 
in Jilin geborene Künstlerin Geng Xue in einem ihrer Werke, das 2015 im Mu-
seum Lehmbruck Duisburg anlässlich der Ausstellung China8 zu sehen war. In 
der Arbeit Mr. Sea (Porzellan, Video, 170 x 320 x 80 cm, 2014) verbindet sie 
den Charakter der traditionellen Erzählungen Chinas mit der zeitgenössischen 
Präsentationsform des Videos. Wie schon Pu Songling unterscheidet Geng 
Xue nicht zwischen Kultur und Natur: In der Videoinstallation und auch in den 
szenischen Darstellungen sind Porzellanfiguren ihre Hauptakteure. Indem sie 
diese agieren lässt und auch den Bedrohungen durch Schlangen und sonstige 
Tiergeister aussetzt, verwischt sie ebenso wie der chinesische Autor aus dem 
17. Jahrhundert auf eine höchst kunstvolle Weise die Grenzen zwischen Wirk-
lichkeit und Phantasie. In der Nachfolge Pu Songlings erzählt sie mit den Mit-
teln der Kunst eine Geschichte, die von „Übernatürlichem“ handelt, aber eigent-
lich „natürlich“ ist, da sie „Natur“ als von Geistern und magischen Kräften 
durchdrungen ansieht. 

Das mythologisch reichste Werk der frühen chinesischen Literatur, auf das 
sich chinesische Künstler der Gegenwart ebenso mit viel Gewinn beziehen, ist 
das Shan hai jing (Das Buch von den Bergen und Wassern). In seiner heute 
tradierten Fassung setzt es sich aus 18 Büchern aus der Zhou-Zeit (11. Jh.-256 
v.Chr.) bis ins 3. und 4. Jahrhundert v.Chr. zusammen. Es berichtet nicht nur 
von mythisch-religiösen Vorstellungen, sondern auch von magischen Bräuchen 
in „allen" Regionen der „Welt". Schon durch seine äußere Anlage und Untertei-
lung reflektiert das Shan hai jing eine im alten China sehr verbreitete kosmog-
raphische Auffassung, der zufolge die rechteckige Erde oben von einer runden 
Himmelskuppel überwölbt und außen ringförmig von vier Meeren umspült wird. 
In seinen verschiedenen Teilen erzählt das Werk von Regionen innerhalb und 
außerhalb dieser Meere mit ihren jeweiligen geografischen Gegebenheiten und 



 

 

229 

Völkern. Es erzählt auch von den Besonderheiten in den Bereichen der Zoolo-
gie, Botanik und der Welt der Dämonen. Aufgeteilt nach ihrer angeblichen Lage 
an oder in den vier Meeren werden die verschiedensten Länder aufgezählt und 
knapp beschrieben. 

Das Shan hai jing bildet einen Begriff von „Natur" ab, der sich aus den 
„Zehntausend Dingen", aus denen die Welt besteht, zusammensetzt und in Er-
zählungen, Berichten oder auch mit Illustrationen in all seinen oftmals magi-
schen Bezügen erschlossen werden kann. Bereits in der Han-Zeit (206 v.Chr.-
220 n.Chr.) hat es Illustrationen gegeben. Auch war der Kommentar des Geo-
manten und daoistischen Mystikers Guo Pu (276-324 n.Chr.) zum Shan hai jing 
mit Abbildungen versehen, die leider verloren gegangen sind. In späterer Zeit 
wurden immer wieder Ausgaben mit phantasievollen Bildern der seltsamen 
Völkerversammlung dieses Werks herausgebracht und in Enzyklopädien auf-
genommen. Berthold Laufer (1874-1934) stellt in seiner Schrift „Ethnographi-
sche Sagen der Chinesen" fest, dass bei einigen der im Shan hai jing enthalte-
nen Mythen Bezüge zu westlichen mythischen Vorstellungen zu erkennen sind. 
Viele der Wesen, die in diesem Werk beschrieben werden und nur in ihm auf-
treten, dürften einfach von den Autoren frei hinzuerfunden worden sein, unter 
anderem aufgrund der Notwendigkeit, jedem Ort in allen Himmelsrichtungen 
ein mythisches Wesen zuzuordnen. 

Obgleich das Shan hai jing und das Liaozhai zhi yi mit sagenhaften und my-
thischen Elementen unauflöslich durchmischt sind, kommen sie ebenso wie der 
Großteil der frühchinesischen Literatur ohne eine kontinuierliche oder gar sys-
tematische Mythentradition aus. Zu erinnern ist, dass die chinesische Literatur-
geschichte seit der ersten „Bücherverbrennung" unter dem Ersten Kaiser von 
China, Qin Shi Huangdi (260-210 v.Chr.), im Jahr 213 vor unserer Zeitrechnung 
nahezu ununterbrochen von Bücherverboten, die die Volksliteratur in besonde-
rem Maße trafen, heimgesucht wurde. Mitunter waren diese so wirkungsvoll, 
dass ganze Literaturgattungen vernichtet wurden.  

Der Unterschied zu der Ilias und der Odyssee des Homer (wohl 8. Jahrhun-
dert v.Chr.) oder dem Epos Theogonie des Hesiod (aktiv zwischen 750 und 650 
v.Chr.) ist offensichtlich. Die Werke Homers und Hesiods stellen die Hauptquel-
len für unser heutiges Wissen um die griechische Mythologie dar. Der klassi-
schen Sichtweise nach beginnt mit den Werken des Homer unsere europäische 
Kultur- und Geistesgeschichte. Das Epos Theogonie handelt in über tausend 
Hexametern von der Entstehung der Welt. Dagegen sind in der Regel die aus 
dem alten China stammenden Mythen in höchst fragmentarischer und häufig in 
einer ihres ursprünglichen Sinnes beraubten Form über das gesamte frühchi-
nesische Schrifttum verstreut. 

Das Shan hai jing ist also ein unvollständiges Kompendium frühchinesi-
scher Mythologie, dem angesichts der eben geschilderten exklusiven Haltung 
der konfuzianischen Staatsmacht ein subversiver Charakter innewohnt. Es be-
steht aus Texten, die zeitlich heterogenen Schichten entstammen und späteren 



 

 

230 

Einschüben, die nicht genau datiert werden können. Die meisten Texte nahmen 
während der Han-Zeit (206 v.Chr.-220 n.Chr.) die uns heute überlieferte Form 
an. Trotzdem oder vielleicht gerade deswegen regt es wie andere Werke der 
Volksliteratur - und das ist der Punkt, der für mich in diesem Kontext bedeut-
sam ist – die Menschen in China bis zum heutigen Tag zu einem „Nachdenken“ 
über Natur an, das sich vom westlichen Naturbegriff markant unterscheidet. Da 
das Shan hai jing ebenso wie viele andere Werke der Volksliteratur volksreligi-
öse und erotische Elemente enthält, geht es mit bestimmten Ausprägungen im 
Konfuzianismus nicht konform. Die staatstragende konfuzianische Beamten-
schaft sah die Gefahr, dass Schriften dieser Art „den Sinn des Volkes verwir-
ren". Zudem fühlte sie sich aufgrund der in ihnen mehr oder weniger verschlüs-
selt vorgetragen Kritik angegriffen.  

Konfuzianische Klassiker 
Die Beziehung von Konfuzianismus und Volksglauben ist von Bedeutsamkeit 
für das Naturverständnis in China. Während der Zhou-Dynastie, die in eine 
„Frühere" (ca. 1100-771 v.Chr.) und eine „Spätere" (771-256 v.Chr.) unterteilt 
werden kann, wurde der Boden für den Glauben an eine Wechselbeziehung 
zwischen den Geschehnissen in der Natur und denen in der Politik bereitet. Die 
Seinsordnung des Makrokosmos und die mikrokosmischen Ordnungen der 
Menschenwelt wurden miteinander in Beziehung gesetzt und dabei „Naturge-
setze" entdeckt, an die man das Schicksal ganzer Gesellschaften, des Einzel-
menschen ebenso wie das aller anderen Wesen und Dinge bis hin zum Kos-
mos als Ganzem gebunden glaubte. Der Grundgedanke besteht darin, dass 
ungewöhnliche Vorkommnisse in der Natur wie zum Beispiel das Auftreten von 
Kometen, das Fallen von Meteoren, die Entdeckung ungewöhnlicher Steine, 
Erdbeben, Überschwemmungen, Dürrekatastrophen, Hagelschlag mit farbigen 
Hagelkörnern usw. als Reaktionen der Natur auf bestimmte Regierungsmaß-
nahmen oder umgekehrt als natürliche Vorzeichen für bestimmte, sich unauf-
haltsam anbahnende politische Veränderungen aufgefasst werden. Als Kern 
dieses mit viel Akribie ausgebauten Entsprechungssystems dient das System 
der zwei Grundkräfte yin und yang. Indem er die Bedeutung der ungewöhnli-
chen Vorkommnisse erkennt, ist es dem Menschen möglich, die Natur durch 
entsprechende Regierungsmaßnahmen günstig zu beeinflussen.  

Das Buch der Lieder (shijing), das Buch der Dokumente (shujing), die Früh-
lings- und Herbstannalen mit dem Kommentar des Zuo (chunqiu zuozhuan), 
das Buch der Riten (liji), das Buch Menzius (mengzi) und das Buch der Wand-
lungen (yijing) gehören zum klassischen Kanon des Konfuzianismus, der mit 
diesem Konzept der Entsprechungen arbeitet. Ich möchte auf drei der genann-
ten Werke unter dem Gesichtspunkt der Naturerfahrung eingehen.  

Mit dem Buch der Lieder steht am Anfang der schriftlichen Tradition Chinas 
kein Heldenepos, sondern eine Sammlung von Gedichten beziehungsweise 
Liedern, die zwischen dem sechsten und zweiten vorchristlichen Jahrhundert 



 

 

231 

kompiliert wurden. Auffällig ist, dass sie das Naturerleben nicht in ein menschli-
ches Subjekt auf der einen und Landschaft als Objekt auf der anderen Seite 
zerlegen. Mensch und Natur werden in einer gemeinsamen Situation erfahren; 
es werden Atmosphären beschrieben, die der Mensch mit der Natur teilt. In den 
Texten des Buchs der Dokumente findet sich eine Ordnungskonzeption, die 
den Übergang von der Dynastie der Shang (ca. 1600-ca. 1100 v.Chr.) zu der-
jenigen der Zhou (11. Jh.-256 v.Chr.) zu einem Drama macht, das kosmische 
Dimensionen und Bedeutung besitzt. In einer für den späteren Konfuzianismus 
wichtigen Weise wird festgestellt, dass der Himmel (tian) der regierenden Dy-
nastie das Mandat (ming) entzogen habe. Hier, wie auch bei anderen konfuzia-
nischen Klassikern, spielen die Ereignisse nicht auf der Ebene eines zufälligen 
Geschehens, sondern sind Teil eines Ordnungsprozesses. Diesem Konzept 
folgt auch das Buch der Wandlungen. 

Konfuzianismus und Das Buch der Wandlungen 
Die Hexagramme, die im Buch der Wandlungen, dem Yijing, verwendet wer-
den, geben alleine durch ihren numerologischen Aufbau manche Anregungen 
zu naturphilosophischen Spekulationen. Daher wurde in der ersten Hälfte der 
Han-Dynastie (206 v.Chr.-220 n.Chr.) dem Buch der Wandlungen eine Reihe 
von Kommentaren angefügt, die es im Sinne einer Weltformel interpretieren. 
Interpretatorischen Charakter für das Buch der Wandlungen haben ebenso 
zwei komplizierte Diagramme, in denen Zahlensymbole für die Hexagramme in 
Gestalt von dunkeln und hellen Scheiben wie in einem magischen Zahlenquad-
rat einander gegenübergestellt werden. Sie wurden Tafel vom Gelben Fluss (he 
tu) und Schrift vom Fluss Luo (luo shu) genannt.  

An der Interpretationsgeschichte des Buchs der Wandlungen lässt sich er-
sehen, wie die Lehre des Konfuzius im Laufe der Geschichte oftmals geradezu 
in ihr Gegenteil verkehrt wurde. Um diese Verkehrung, die den Konfuzianismus 
in die Nähe volksreligiöser Praktiken rückte, in seiner ganzen Spannweite ver-
deutlichen zu können, sei auf das Buch der Gespräche (lunyu) des Konfuzius 
mit seinen Schülern verwiesen. In den Gesprächen wird der Akzent anders als 
im Buch der Lieder (shijing), dem Buch der Dokumente (shujing) und dem Buch 
der Wandlungen (yijing) gesetzt. Es wird der Blick weg vom Übernatürlichen 
und vom Jenseits gelenkt und hin auf das rein Menschliche gerichtet, so dass 
manche von einer agnostischen Grundprägung der Gespräche (lunyu) des 
Konfuzius sprechen. In ihnen finden sich die beiden berühmten, grundlegenden 
Aussprüche des Konfuzius über metaphysische Fragen:  

Fan Chi fragte, was Weisheit sei. Der Meister erwiderte: „Sich ernstlich den 
Pflichten an den Menschen widmen, die Geister und Götter ehren, aber sich fern 
von ihnen halten, das kann man Weisheit nennen.“ 
Jilu erkundigte sich nach dem Wesen des rechten Dienstes an den Geistern. 
Der Meister entgegnete: „Wenn man noch nicht den Menschen gerecht zu wer-
den vermag, wie sollte man dann den Geistern gerecht werden?“ Und als Jilu 
weiter fragte, ob er etwas über das Wesen des Todes erfahren dürfte, antworte-



 

 

232 

te Konfuzius: „Solange man das Leben noch nicht versteht, wie sollte man da 
den Tod kennen?“5 

Bei Konfuzius sind Mensch und Himmel voneinander getrennt. Sein Blick kon-
zentriert sich strikt auf die diesseitige Welt: die Welt der Menschen. Nicht uner-
wähnt soll bleiben, dass es ebenso innerhalb des Daoismus starke Strömungen 
gab, die eine Beziehung zwischen Himmel und Erde rundweg verneinten. Wie 
uns die genannten Beispiele zeigen, lassen sich für den chinesischen Naturbe-
griff zwei sehr unterschiedliche Ausrichtungen feststellen, die auch innerhalb 
einer Schule, sei es die konfuzianische oder die daoistische, nachweisbar sind:  

• eine Ausrichtung, die stark religiöse Züge aufweist und  
• eine, die agnostischer Natur ist.  

Meines Erachtens sind diese beiden Ausrichtungen nicht konträr, sondern 
komplementär zu sehen, so dass Ethik, Ästhetik und Religion in ihnen zusam-
menfinden können. Unterlegt mit Maßnahmen wirtschaftspolitischer und tech-
nologischer Natur vermögen sie zu dem geforderten Paradigmenwechsel im 
Umweltverhalten beizutragen.  

Grundlegend für das als traditionell zu bezeichnende chinesische Verständ-
nis von Natur ist das Prinzip der Wandlungen. Bei dem Buch der Wandlungen 
(yijing oder zhouyi), das bis zum heutigen Tage rezipiert und mittlerweile auch 
für die Spekulation mit Aktien benutzt wird, handelt es sich um einen Klassiker 
der chinesischen Geistesgeschichte. Er ging aus der Orakelpraxis der Shang-
Dynastie (ca. 1600-ca.1100 v.Chr.) hervor, seine Entstehungsgeschichte um-
fasst das ganze erste vorchristliche Jahrtausend. Das Yijing belegt, dass die 
chinesische Geisteswelt mit dem Phänomen der Dynamik in Ökosystemen um-
zugehen weiß: es begreift Natur in systemtheoretischer Manier „als vernetztes, 
hochkomplexes, das heißt als eigen-sinniges Lebenssystem“, von dem ich 
oben bereits gesprochen habe. 

Das Buch der Wandlungen (yijing) basiert auf einem Dualismus, der sich an 
den im Chinesischen yin und yang genannten Kräften und einer überschauba-
ren Zahl von Variationsmöglichkeiten orientiert.6 Mit 64 Hexagrammen werden 
Grunderscheinungen der Welt vorgestellt, die jeweils sechs „Widersprüche” in 
sich tragen. Das Yijing-Orakel beruht auf der Vorstellung von einer Art Natur-
gesetz, an das das Schicksal der Einzelmenschen wie auch das aller anderen 
Wesen und Dinge bis hin zum Kosmos als Ganzem gebunden ist. In welchen 
Gestalten yin und yang auch auftauchen mögen: ob als Licht und Finsternis, als 
Männlich und Weiblich, als Entstehen und Vergehen - diese beiden Urkräfte 
durchziehen die ganze Natur als unablässige Selbstwerdung der Widersprüche 
in allen Erscheinungen. Das Umschlagen der Gegensätze ereignet sich in die-
ser gegenseitigen Bedingtheit wieder und wieder, indem Geburt und Leben ei-
nander abwechseln, Winter und Sommer aufeinander folgen, so dass das Le-
                                                                    
5 Gespräche (lunyu) Kapitel 6:20 und  Kapitel 11:11. 
6 Hierzu siehe Heinrich Geiger, "Sign, Image and Language in The Book of Changes (Yijing)", 
in: Frontiers of Philosophy in China 8 (4), 2013, S. 607-623. 



 

 

233 

ben zu einem pulsierenden, dynamischen Prozess wird - auch in einer von In-
dustrie geprägten Umgebung.  

Zum Schluss 
Im Blick auf den chinesischen Naturbegriff wäre passenderweise von einem 
„zweiten Buch der Natur“ zu sprechen. Das erste Buch erzählt von einem Berg 
als einem wirklichen Berg, einer Landschaft als einer wirklichen Landschaft und 
einer Kiefer als einer wirklichen Kiefer. Von den Berichten im ersten Buch un-
terscheidet sich inhaltlich das zweite Buch dadurch, dass die einzelnen Dinge 
plötzlich Teile eines allgemeinen Systems, das „Natur“ genannt wird, bilden. 
Sie sind nicht mehr nur als ein Berg, eine Landschaft und eine Kiefer zu fassen. 
Im zweiten Buch der Natur sind sie unwirklich wirklich geworden und werden an 
ihrer Bedeutung (ideell) und/ oder ihrer Wirkkraft (pragmatisch) bemessen. Und 
als solche spielen sie in der Umweltpädagogik, ganz gleich, ob in der schuli-
schen oder der außerschulischen Praxis, eine wichtige Rolle. 

Seit den späten 1990er Jahren haben an den Universitäten grüne Gruppen 
ihre Aktivitäten ausgeweitet. Beispielsweise haben Studenten mit Unterneh-
mergeist drei große Netzwerkorganisationen geschaffen, die den Universitäten 
helfen, grüne Gruppen zu gründen und Ideenaustausch über Aktivitäten zu be-
treiben. Die erste war das Green Student Forum, das Universitätsgruppen in 
Beijing zusammenbrachte. Dann kam Green Stone in Nanjing, um den Studen-
tinnen und Studenten der Universitäten in der Provinz Jiangsu bei der Grün-
dung grüner Gruppen zu helfen. GreenSOS, mit Sitz in Chengdu, hat sich 
selbst die Aufgabe gestellt, die Kapazitäten studentischer grüner Gruppen in 
ganz Südwestchina finanziell zu unterstützen und zu erweitern.  
Ganz allgemein lässt sich feststellen, dass sich die zweite Generation der nach 
2000 entstandenen chinesischen Umweltorganisationen stärker örtlichen Prob-
lemen oder ganz spezifischen Fragen zuwenden. Zwei Nichtregierungs-
organisationen (NGO), die sich auf klar bestimmte Bereiche konzentrieren sei-
en beispielhaft genannt. 1. Die NGO Han Hai Sha (Grenzenloses Sandmeer) 
bemüht sich darum, städtische Forscher und Gemeinschaften in Wüsten-
gegenden zusammenzubringen, um das Problem der wachsenden Ausdeh-
nung der Wüste in Westchina in den Griff zu bekommen. 2. Das Pesticides 
Eco-Alternatives Centre in der Provinz Yunnan, das den Einsatz schädlicher 
chemischer Pestizide in China einzuschränken versucht, indem es Bauern 
schult, die Aufmerksamkeit der Verbraucher für die Gefahren der Pestizide 
schärft und als Wächter und Anwalt für eine Stärkung der politischen Kontrolle 
von Pestiziden auftritt. Die zunehmende Spezialisierung darf, wie ich zum Ab-
schluss meiner Ausführungen feststellen möchte, als ein Zeichen für die wach-
sende Reife der chinesischen Zivilgesellschaft in Umweltfragen gelten und da-
mit auch als ein wichtiger Schritt, der die chinesischen Erzählungen von der 
Natur und der Harmonie des Menschen mit dieser in einen neuen pragma-
tischen Kontext überführt. 



 

 

234 

Anlässlich des Besuchs des US-Klimabeauftragten John Kerry in China im 
Juli 2023 betonte der chinesische Staatschef Xi Jinping, dass man die bislang 
geltenden Ziele mit Entschlossenheit angehen werde, nämlich vor 2030 den 
Höhepunkt des Treibausgas-Ausstoßes zu erreichen sowie vor 2060 klima-
neutral zu werden. Xi bestand aber auf der Autonomie seines Handelns: "Der 
Weg, die Methode, das Tempo und die Intensität zur Erreichung dieses Ziels 
sollten und müssen von uns selbst bestimmt werden und werden niemals von 
anderen beeinflusst werden."7 Mit diesem Satz aus dem Munde des mäch-
tigsten Mannes im Staate, sei nochmals zum Schluss verdeutlicht, dass weder 
internationale Abkommen wie das am 12. Dezember 2015 in Paris unterzeich-
nete Klimaabkommen noch monologisierende Belehrungen und moralische 
Appelle der Sache des Klimaschutzes in China dienlich sind. Nachhaltig be-
fördert wird sie nur durch die Umsetzung der Einsicht, dass der chinesische 
Begriff von Natur nicht auf der Gegenüberstellung von Mensch und Natur, son-
dern auf deren Einheit beruht. Dies bedeutet aber auch zu berücksichtigen, 
dass im Falle Chinas das Wirken der Natur schöpferisch durch den Menschen 
fortgesetzt werden kann. Wir dürfen alle gespannt sein, welche Formen des 
"Klimaschutzes" daraus entstehen! Ob sie der Zusammenarbeit der Nationen 
dienlich sein werden, darf als ungesichert gelten. 
 

 

 

                                                                    
7 Thomas Hummel, "Kerry macht gut Wetter in Beijing. Der Besuch des US-Klimabeauftragten 
in China bringt zwar keine konkreten Ergebnisse, aber immerhin reden die beiden größten Ver-
ursacher von Treibhausgasen wieder miteinander. Das schürt Hoffnungen", in: Süddeutsche 
Zeitung, Donnerstag, 20. Juli 2023, Nr. 165, S. 6.  



 

 

235 

Environment Education                                                    
in Indian Schools and Colleges:                                                       

A Philosophical Perspective 

Chrisia Laura Pinto (Mumbai) 

Mother Nature is seen as the entity that shields the world and provides for it – sup-
plying oxygen, food, safety, and protection. A thinking mind enables learning to be, 
learning to live, learning to know and learning to do through these four pillars of ed-
ucation. Educators and thinkers express a sense of responsibility and care for future 
generations. The need for and importance of Environmental Education (EE) in India 
was felt long ago and several efforts have been made to reorient and reorganize 
school education and establish EE more formally. Environmental Education has 
been introduced as a compulsory subject for all the students of Arts, Science and 
Commerce at the undergraduate level by University Grants Commission (UGC), at 
the school level by National Council of Education Research and Training (NCERT) 
and State Education Councils of almost all the states of India. School textbooks, in 
all subjects and at all levels, have been revised to integrate environmental concepts 
emerged from the philosophical and religious texts of the country. An integrated ap-
proach has been employed where there is no independent textbook to refer or to 
teach environmental education. This article discusses the philosophical perspective 
and the role of history, religion, various policies and educational approaches regard-
ing the environment which have emerged in various stages of formal education in 
India. 
 

Introduction 
Nature and all other beings have the same right to existence and coexistence 
for peace and harmony. With this cordial co-existence there is an experience of 
freedom in the interaction of man and nature. Human beings live as participants 
and nurturers with regard to the environment. Human beings need reminding 
time and again through ongoing and life-long learning. The term environment 
describes the ‘sum total of physical and biotic conditions influencing the re-
sponses organisms. More specifically, the sum of those portions of the hydro-
sphere, lithosphere, and atmosphere into which life penetrates is the bio-
sphere’.1 There are no characteristics of permanent inhabitants of the atmos-
phere, although the air is traversed by manly kinds of animals and plant 
propagules. Of the hydrosphere, there are two major cycles, marine and fresh 
water, of the lithosphere there is one, land. A human being’s life depends upon 
and is conditioned by all that surrounds him and sustains him, namely, inani-
mate, mineral and animate, aquatic, vegetative, and gaseous life. It is therefore 

                                                                    
1 Betiang, P. A., Ekuri, K.A., & Andong, H. A. (2018). Community Development and Conflict 
Resolution: A Dialectical Approach. The Environmental Studies Journal, 1(4), 64-71. 



 

 

236 

a human being's duty to constantly educate himself about the environment and 
the ecology.  
 
Preliminary introduction to environment and Indian religious contexts 
India being a diverse country whose multiple religions, culture, language prac-
tices, landscapes, water bodies, geographical diversities are closely connected 
with Mother Earth in all aspects. Hindus, Buddhists, Jains, Sikhs, Parsis, Mus-
lims, Christians and Baha’i’s practice religion according to their belief system 
with these contexts. The impact of these religions is also seen in the education 
system in its thought, values, knowledge, skills and practices of the people. 
This philosophical perspective of people of faith influences the learning and 
teaching process in formal education.  
All Indian philosophy accepts the existence of Brahman except Chārvākas 
schools.2 Brahman reveals Himself in two ways, such as, unconscious matter 
or ‘jada’ and conscious life ‘jiva’. Therefore, according to the Indian philosophi-
cal traditions, all that which exists in the universe including both organic and in-
organic are consisted of five elements as air, water, fire (heat/energy), earth, 
and space. Everything comes from the different combinations of these five ele-
ments and everything returns to them ultimately. Sustainability of these ele-
ments consists of man’s action of Dharma, Karma, Sarvodaya and Satyagraha. 
 
The Concept of Dharma  
The Concept of Dharma or righteousness is the basis of all the religions of Indi-
an origin3. Environmental protection is a dharma. Nature is revered as a moth-
er, obeyed as a father, and nurtured as a beloved child. Nature was the reflec-
tion of God's essence rooted in the transcendental Creator and existence is the 
reflection of His divine qualities. The Sacred Ecology was common to all Indian 
cultures and there is no part of India that was untouched by it. The idea of the 
sacred ecology lives on to this day and is expressed in the form of sacred 
groves or forests that may not be destroyed, sacred animals that may not be 
killed, sacred plants that may not be harmed, sacred rivers that give life, sacred 
mountains that inspire awe and reverence. 

The essence of global dharma is compassion for all living beings and culti-
vation of nonviolence and fulfilment.  Global dharma is the sum total of a per-
son’s obligation that unifies an individual with natural and social world4.  Hence, 
the role of the concept dharma is very important in the concern for nature. It 
helps a person to control his greed and passion from harming and exploiting 

                                                                    
2 Pruthi, R. K. (Ed.). (2004). Indian caste system. Discovery Publishing House. 
3 Sharma, B. (2019). Is there any Environmental Ethics in Visistadvaita Vedanta? An Inquiry. 
Journal of the Gujarat Research Society, 21(13), 84-93. 
4 Ashgate Publishing, Ltd. Zavos, J. (2001). Defending Hindu tradition: Sanatana dharma as a 
symbol of orthodoxy in colonial India. Religion, 31(2), 109-123. 
 



 

 

237 

nature and natural phenomena. The concept of dharma can be used in the 
classrooms as a common learning strategy for the implementation of sustaina-
ble development for a better environmental management. 

 
The Concept of Karma  
The term karma comes from the root ‘kri’.5 It means “to do”. So, Karma means 
action. But in its broader sense it also applies to the effects of an action. The 
law of karma is that each action that is performed wilfully has its consequences. 
It is also possible that the effect is not seen immediately. Every action creates 
its own reaction. A good action gives rise to good effect and a bad action gives 
rise to bad effect. The law of Karma says that every action performed creates 
its own chain of reactions and events.6  Because of the wide-spread belief in 
reincarnation people with a good karma are said to be reborn in a higher form 
of life, transcending the traditional limits of caste, for instance, and those with a 
bad karma may be reborn in an animal which makes human beings related to 
all other forms of life in a very special way. 

In the context of eco-crisis, the concept of karma is important as a guiding 
force to protect the individual. These Dharma and Karma concepts can be con-
sidered as prerequisites for an environmentally conscious world. Dharma and 
karma are two imperatives in Indian ethics and applicable to life.7 This leads 
man to manage the natural resources properly and try to establish ecological 
relationship sensitively. This gives rise to a balanced economic-ecological rela-
tionship. The ultimate achievement is that the human being establishes a part-
nership with nature to protect the complex life-system of nature. 
 
The Concept of Sarvodaya  
The concept of sarvodaya in Indian Philosophy expressed as sustainable de-
velopment to meet the basic need of all. Let all living beings be happy and at 
peace, let all beings be free from afflictions. If one realizes this and perceives it 
in all living beings, there would not be any suffering in this world.8  
 
The Concept of Satyagraha 
The concept of satyāgraha is another means by which we can have an impact 
on the environmental policy process. Satyāgrah literally means persistence and 
endurance for truth (Herman 1976). It excludes the use of violence because 
human beings are incapable of knowing the absolute truth. Therefore, they are 
not allowed to punish. Punishment is violence. The word satyāgraha is first 

                                                                    
5 Bode, M. (2013). Glimpses of Wisdom. A collection of essays on Ayurveda. Journal of Ayur-
veda and Integrative Medicine, 4(2), 123. 
6 Bhikkhu, T., & Cheng, C. H. (2004). Karma. Torch of Wisdom Monthly, (475/476), 72-75. 
7 Ibid. 
8 Ranjan, M. (2014). Environmental Protection in Jainism and Buddhism. Voice of Intellectual 
Man - An International Journal, 4(1), 121-130. 



 

 

238 

coined by Mahatma Gandhi. This is a technique to achieve freedom by non-
violent resistance. It embodies five basic elements. These are, purity of (a) mo-
tive, (b) means to be used, (c) suitability of place, (d) time and (e) the mental 
status of the agent. Satyāgraha means the truth force and all the above five 
basic elements ought to be followed by those who want to use this technique.9 

Satyāgraha is a force that can be used by any individual or any community. 
It represents the struggle of the people in opposing unjust laws. These con-
cepts, satyāgraha and sarvodaya together express Dharma. Through this the 
protection of the environment can occur. Satyāgraha for conservation can be 
used as a force against governments and business. It is a means by which the 
common people can bring change in environmental policies.Ultimately the atti-
tude of people towards nature should be changed from exploiting to respect for 
nature. Therefore the spiritual basis we get from the concept of Dharma should 
be used while dealing with nature. 

The concepts of Dharma, Karma, Sarvodaya and Satyāgraha can give us a 
framework for the actions to be taken for a better environment. These can help 
us in the preparation of policies of sustainable development. These concepts if 
highlighted globally can provide the values that are necessary for a better envi-
ronmentally conscious society. It does not permit the economic growth on the 
basis of greed, poverty, inequality and environmental degradation. 
 
Philosophical Concepts of Environment Education 
Though the content of the textbooks in schools and colleges exhibits strong so-
cial contextualizing of learners’ surroundings, but the thrust is anthropocentric, 
and the environment figures only as a peripheral concern. Themes such as 
gender, caste, hygiene, culture, equality, and discrimination emerge stronger 
than those of biodiversity, conservation, pollution, water crises, and global 
warming. While the in-built thrust on conviviality in the textbooks is necessary 
and heartening, a better infusion of the current predicament in terms of the en-
vironmental crisis and how it could be mitigated is considered. This paper dis-
cusses the way environmental studies evolve using the texts used in the educa-
tion system.  

In the Indian world view, as also of other ancient civilizations and cultures, 
life on earth emerges from the eternal waters that hold the potency of fires.  In-
dian science and philosophy and thus culture develop on the postulate of the 
perpetual movement of creation, degeneration, and regeneration of the cos-
mos. Life is ordered into four successive stages (ashramas) from learning and 
performing to gradual indifference and final withdrawal. This fourfold ordering of 
life is called purusartha, that is, the making of a cultural person (purusha). At a 
higher level of consciousness, the cultural person is transformed into a cosmic 

                                                                    
9 www.ijcrt.org ©2021IJCRT|Volume 9, Issue7 July2021 |ISSN:2320-28821IJCRT2107642 inter-
national journal of creative thoughts (IJJCRT) 
 

http://www.ijcrt.org/


 

 

239 

person (Puma). Thus Environmental Education has found its basis in Indian 
philosophy and nature10. 
 
Historical perspectives in Environmental Education 
The concept of environmental education in India is neither unusual nor recent. 
It has been around since prehistoric times with a clear warning of the conse-
quences of environmental deterioration and the necessity for conservation for 
human life. Every religion and every culture in India emphasised environmental 
concerns while representing the traditions and societal viewpoints. Nature is 
viewed as an all-encompassing force in Indian culture. The ancient Hindu texts, 
including the Vedas, Puranas, and Upanishads as well as the legendary Maha-
bharata and Ramayana, have firmly established the justification for environ-
mental conservation as well as religious rituals and prohibitions against the ex-
cessive exploitation of natural resources11. For instance, there are several ref-
erences to Man-Earth interactions in the Atharva Veda's Prithvisukta. This tradi-
tion is still present in indigenous communities across the nation. Since 1930, 
the Indian educational system has included elements of environmental educa-
tion in its curricula.12 
 
The Report of the Education Commission (Kothari Commission-1964–
1966) 
This laid the foundation for the current state of informal environmental educa-
tion. In the initial phase, the Report suggested that "the primary school science 
curriculum should focus on helping students gain a thorough grasp of the key 
facts, ideas, principles, and processes in the physical and biological environ-
ment.”13 There was enough subject specific information about the environment 
in the scientific and social science curricula and teaching materials, and in other 
subjects like language and mathematics curricula, to achieve the required 
goals.  
At the senior secondary level, the biology, chemistry, physics, geography, soci-
ology, and mathematics textbooks all included enough information on the envi-
ronment to advance the knowledge, comprehension, and abilities learned up to 
that point in the secondary stage. 
 
The 42nd amendment to the Indian Constitution:  
This passed by the government in response to the UN conference in 1972, en-
couraged environmental awareness by requiring the state to "take measures to 
protect and improve the environment and to safeguard the forests and wildlife 
                                                                    
10 Herman Daly. (2008). “On a road to Disaster,” New Scientist, vol.200:46-47. 
11 Bhatt GS. Social Philosophy‖, in Donald H. Bishop, ed., Indian Thought an Introduction (New 
Delhi: WileyEastern Pvt. Ltd., 1975, 208. 
12 Ibid. 210. 
13 NCCI 1990. National Curriculum Council, Environmental Education 7 (Seven) Curriculum 
guidance book 1SBN-18772676251 NCC, Albion, Wharf .25.SK eldergate, yorky012xl. 



 

 

240 

of the country” (Article 48 -A). By inserting the phrase “thereof requires every 
citizen to protect and improve the natural environment including forest, lakes, 
rivers, and wildlife and to have compassion for living creatures”.14 "Fundamen-
tal Duties"15 in Article 51 A clause (g), it further made every person accounta-
ble. Given this context, the Indian government formed the Department of Envi-
ronment in 1980, later re-designating it as the Ministry for Environment and 
Forests in 1985. 
 
National Education Policy (NEP) in 1986  
One of its main focuses was the importance of giving education at all levels an 
environmental emphasis. "There is a crucial need to foster an awareness of the 
environment,"16 the policy declared. It must start with children and spread to 
every aspect of society. Schools and universities should be environmentally re-
sponsible. This element will be included throughout the entire instructional pro-
cedure. 
 
The Environmental Protection Act (1986)  
Defines ‘Environment includes water, air, land and the inter-relationship which 
exists between human beings, other living creatures, plants, micro-organisms 
and property.17 This Act was enforced for the protection of environments, sus-
tainability and all endangered species. 
 
Indian philosophy, religious textual tradition and environment  
Indian philosophical perceptive believed in the concept of Vasudhaiva 
Kutumbakam.18 It means all that is alive belongs to one single family including 
plants to human beings. Everything originates from Brahman and goes back to 
Brahman. All schools of Indian Philosophy believed in the interdependence re-
lationship between human being and nature. Therefore, the value of life has a 
close affinity with the sacred and mysterious power that underlies both the sub-
jective and objective world. In Indian philosophy it is accepted that each and 
everything including living and non-living are the result of the combination of the 
same basic elements. Hence there is no sharp distinction between human and 
nature. We get many verses in Vedas and Upanishads discussing the im-
portance of eco-ethics and the ethics of conservation of resources. Another re-
ligious perspective emerges from Buddhism and Jainism in Indian religions and 
traditions and we will discuss them all as follows.  
 
                                                                    
14 Report of the Kothari Commission (1964–66) in four volumes available at www.teindia.nic.in 
15 Khosla, Madhav. (2012). The Indian Constitution. New Delhi: Oxford University Press. 
16 MHRD, (1998). National Policy on Education 1986 (as modified in 1992) with National policy 
on Education 1968, Dept. of Education, MHRD, Govt. of India. 
17  https://parivesh.nic.in/writereaddata/ENV/THE%20ENVIRONMENT.pdf 
18 Baindur, M. (2015). Nature in Vedic Thought: Gods, the Earth, and Ṛta. In Nature in Indian 
Philosophy and Cultural Traditions (pp. 139-154). Springer, New Delhi. 

http://www.teindia.nic.in/
https://parivesh.nic.in/writereaddata/ENV/THE%20ENVIRONMENT.pdf


 

 

241 

Hinduism and environment 
Hinduism states that the natural environment is a manifestation of divine nature 
itself. The order of creation was Akash (space), Vayu (air), Teja (energy), Aap 
(water) and prithvi (earth). These are known as the 'Panchtatva’ or the five ele-
ments19. Dharma strives to create harmony for the individual not only within the 
established societal order but also with the natural environment. Hinduism is 
not a religion in the stricter sense, but a way of life deeply rooted and built on 
the foundation of Vedic scriptures. The Vedic Aryans studied nature’s drama 
very minutely. Sand-storms and cyclones, intense lightening, terrific thunder-
claps, the heavy rush of rain in monsoon, the swift flood in the stream that 
comes down from the hills, the scorching heat of the sun, the cracking red 
flames of the fire, all witness to power beyond human beings. The Vedic sages 
felt the greatness of these forces and they adored these activities. They appre-
ciated, worshiped and prayed for them due to regard, surprise and fear. They 
realized instinctively that action, movement, creation, change and destruction in 
nature are the results of forces beyond human beings’ control. And thus, they 
attributed divinity to nature and its happenings. 

The Vedic views revolve around the concept of nature and life. The visions 
of the beauty of life and nature in the Vedas are extremely rich in poetic value. 
The symbolical pictures projected there remain close to life and nature. The 
most authoritative among the four Vedas is called the Rigveda. Each Vedic 
verse has one or more sages (Rishis) and deities (Devatas) associated with it. 
 
Origin of Environmental Science from Vedas  
The oldest and simplest form of Nature-worship finds expression in Vedic 
texts20. Many scholars have concluded that the Vedas are primarily concerned 
with cosmology, but they have failed to show that Vedic cosmology has the so-
lutions to the most difficult problems of modern cosmology.  Some say, like 
dramas are played to remember history, the process of various shrauta yajnas 
describes the science of Cosmology.21 The Vedic hymns are full of statement, 
ideas and unusual images which contain truths of all sciences. Here, 
knowledge is couched in symbolic language and unless the symbols are de-
coded, the real purpose of the mantras cannot be understood. The only point is 
that Vedas need to be studied and interpreted, not in a vedantic manner, but in 
their right perspective and in relevant context. Often expressions of ideas are 
enveloped with the shade of symbolism. The approach of Vedic seers is truly 

                                                                    
19 Grifth RTH. 2005. Based on 'The Hymns of RigVeda’ translated with proper commentary by 
RalphT H Grifth and edited by Prof J L Shastri, Motilal Banarsidass Publishers, New Delhi, new 
revised edition 1973, reprint 2004 and 'Hymns of Rig Veda' translated into English with a popu-
lar commentary. Munshiram Manoharlal Publishers, New Delhi, reprint 1999. 
20 A.R. Panchamukhi, Socio-economic Ideas in Ancient Indian Literature, Rashtriya Sanskrit 
Sansthan, Delhi, 1998, p.467. 
21 Dutta, Bidyarthi Dr. and Rath, Durga Sankar Prof., Cosmology research in India: a sciento-
metric study, 2013. Library Philosophy and Practice (e-journal).  p 996. 



 

 

242 

comprehensive. They do not visualize in parts. They do not elaborate subjects 
as is done in current education system. But at the same time, grandeur and 
brevity of the Vedas are not found in the disciplines of modern science unless 
they are subject specific. 
The Vedas and disciplines of modern science including EE are rather comple-
mentary and not contradictory. If modern science is seen or read through Vedic 
eyes, the students will benefit. Students of science may search the earliest of 
the ideas about any discipline in the Vedic literature. In recent days, environ-
mental science and ecology are disciplines of modern science under which 
study of environment and its constituents is done with minute details. As Sci-
ence, they are established in 20th century, but their origin can be seen long 
back in the Vedic and ancient Sanskrit literature. The concepts of environment 
differ from age to age, since it depends upon the conditions prevalent at that 
particular time. 
 
Buddhism and Environmental Education 
According to Buddhism, a human being is part of nature. Every thing in nature 
is interconnected by the law of causality. These principles promote a scientific 
thought that helps human beings while dealing with nature because of interde-
pendency. The life of Buddha himself was very closely associated with nature. 
His birth, enlightenment, and the first sermon are [deletion] major events that 
are very closely associated with the natural surroundings of nature.22 From var-
ious Buddhist texts and teachings we find that Buddhism seeks to offer expla-
nations of the natural state of things rather than conceived as a religion in the 
usual sense of the term. Great emphasis is laid on the understanding of the re-
alities, such as objects and subjective minds. In Buddhism, while trying to solve 
the problems of suffering, Buddha has said that the basic cause of suffering is 
the desire of man.23 

It is the nature of man that is responsible for the problems man faces in all 
spheres of his life. By extending this insight, it is the desire of man that is re-
sponsible for all environmental crises and cause of suffering. Most of the eco-
logical problems are due to the lack of holistic approach that creates relation-
ship between human beings and nature. Earlier human being’s needs were lim-
ited. He was eating whatever was available in nature. But gradually he started 
to produce food and learn to store it. Therefore, gradually his need turned into 
wants. And he began to exploit nature. The thought that that he is superior to 
nature came to his mind. He treated nature as a means for the satisfaction of 
his desire. 

                                                                    
22 Darlington, S. M. (2017). Contemporary Buddhism and ecology. In The Oxford Handbook of 
Contemporary Buddhism. 
23 Singh, Y.K.(2007).Teaching of Environmental Science, APH Publishing House, New York. 



 

 

243 

Buddhism accepts that man’s uncontrolled and unlimited desire is the cause 
of ecological imbalance.24 At the same time Buddhism also provides a solution 
to this problem through proper knowledge. Buddhism gives us a world view that 
is influenced by scientific thought. The main reason for Buddhism to be influ-
enced by scientific thought was that it did not presuppose the existence of God.  
Though Buddhism says that change is inherent in nature, it also says that natu-
ral processes in nature are affected by human morality. The reason is human 
thinking determines the moral standards in the society. Human being and na-
ture are bound together with a reciprocal causal relationship. If there is degen-
eration in morality in the society then both human beings and nature also de-
generate. The results of greed, hatred and delusion produce pollution within 
human society and nature. 

If morality dominates our thinking, then the quality of human life and nature 
improves. Generosity, compassion and wisdom produce a better balance 
among human beings themselves and between man and nature. According to 
the Buddhist doctrine human beings must try to satisfy their real needs not their 
desires. The resources of the world are limited whereas the human beings’ de-
sires are not limited. Buddhism says that happiness should be found by resist-
ing human desires and the goal of enlightenment should be through renuncia-
tion and contemplation.25  The Buddhist world view is inherently eco-friendly. 
Nature is an infinite interrelationship among all parts of nature. Each individual 
is the cause of the whole and at the same time it is caused by the whole. In 
Buddhism the individual is not separate from the whole because the individual 
is understood as existing within the ontology of interdependence. 

 
Jainism and Environment 
In the Indian philosophical traditions, the individual person is regarded as a re-
flection of the world itself. Jainism in Indian philosophical tradition is the philos-
ophy of ecological harmony. An individual sees himself as a part of the greater 
whole not as an isolated unit. So the Indian theory of cosmology considered the 
human being within the world. As Jainism does not believe in any creator it de-
velops its theory of cosmology without a creator. Jainism believes in the eter-
nality of each life force not being created by any creator.26 Therefore, each life 
force is ultimately responsible for its own destiny. 
It formed a vital part of the ancient Indian life. The Jain perspective towards na-
ture includes the reverence for all kinds of life forms and preservation of the 
natural environment. Jainism does not acknowledge a first cause as the creator 
of the universe. It says that the universe has no beginning and no end.27 But 
still, it suggests an environmental ethics for a harmonious relation with nature. 
                                                                    
24 Ibid. 
25 https:sustainability.Jardines.com/2022/index.html. 
26 Shah, A. K., & Rankin, A. (2017). Jainism and ethical finance: A timeless business model. 
27 Mittra, P. (2019). Jainism and Environmental Ethics: An Exploration. Journal of Indian Council 
of Philosophical Research, 36(1), pp. 3-22. 



 

 

244 

Because the global environmental crisis can be solved through spiritual rela-
tionship established between human beings and nature. Jainism has a code of 
conduct that establishes a harmonious relationship with nature. Jainism talks 
about a hierarchy of lives which is a very important concept in the Jain concept 
of ecology.28 

It accepts that every soul is autonomous and independent irrespective of 
whether it is the soul of a man or of a mono-sensed insect. It also believes in 
the presence of soul - jiva in both animate and inanimate things. Soul is present 
not only in animate beings such as human beings, animals, and insects but al-
so in inanimate things such as water, air, fire and earth. The entire world is 
possessed of life including plants, trees, birds, animals and water.29 

In Jainism there is a hierarchy of life according to the number of senses a 
particular being possesses. Life articles (ji a) in earth, water, fire, air, microor-
ganisms, and plants have only the sense of touch. They experience the world 
through the sense of touch. Worms have the sense of taste and touch. All 
crawling bugs can feel, taste and smell.30 All flying insects have abilities to 
taste, smell, see and feel. All higher level animals such as fish and all kinds of 
mammals feel, taste, smell, see, hear, and think.31 

The Jain theory of evolution is based on a grading of the physical bodies 
having souls according to the degree of sensory perception. At the lowest level, 
the form of physical body has the sense of touch, i.e. trees and vegetation have 
the sense of touch. Therefore, they are able to experience pleasure and pain 
and they have souls. The highest grade of animals and human beings only 
possess rationality and intuition (mānas). They are the highest evolved form of 
life and therefore they have greater moral responsibility of their relationship with 
the rest of the universe. 

Jainism views all kinds of life in a different perspective. They signify the 
concept of “living world” in Jain philosophy. Because for them the world is a 
combination of subjects not a collection of objects. The concept of life in Jain-
ism is very different from the common definition of the concept “life”, i.e. all 
parts of nature including the five elements of nature contains touch, breath, life 
and bodily strength. The whole nature that is surrounding us can feel our pres-
ence, because Jainism says that everything has sensation. The entities such as 
water and air etc. feel us through the sense of touch. At the same time human 
beings have been given the special responsibility to cultivate awareness and 

                                                                    
28 Rankin, A. (2018). Jainism and environmental philosophy: Karma and the web of life. 
Routledge. 
29 Jain, A and Garg, K C. LASER research in India: Scientometric study and model projections, 
Scientometrics, 1992, 23(3), pp. 395-415.   
30 Jain, A. and Garg, K C. LASER research in India: Scientometric study and model projections, 
Scientometrics, 1992, 23(3), pp. 395-415.   
31 Chapple, C. (2010). Jainism, Ethics, and Ecology. Bulletin for the Study of Religion 39 (2), 
pp.3-12.  



 

 

245 

ethical behaviour.32 The Jain law of non-violence - with strong influence on 
Gandhi - entails vegetarianism, for instance, and the conviction that our own 
existence is entwined with that of all other living and feeling beings. 
Jain practice all these principles even today and these principles are even pre-
scribed for the protection of nature. The Jain philosophy seeks to create a soci-
ety founded on love and concern for all creatures. 
 
Environmental curriculum and formal Education 
India being richly endowed with the philosophies of life and thought to care for 
mother earth, it is wise to mould the future citizen into its care and sustenance. 
Environmental Education (EE) has been introduced as a regular course in the 
formal school education system in India following the directive of the Honoura-
ble Supreme Court of India for it to be a mandatory subject in schools and col-
leges.33 The Indian education system has a long history of blending philosophy 
with environmental education, emerging from the various religions at the school 
level that emphasize the inclusive values that emerge from the Indian textual 
tradition. Such as finding God in nature or the nine elements or tattvas:  fire, 
water, earth, air, sky, time, directions, mind, and soil. Indian mythology gives an 
understanding that the elements originate in phases. Water, earth, and sky 
come first. There are many sacred trees and plants which are revered. The 
wisdom of ancient India recognized the importance of nature and natural re-
sources. 

The Vedas and later literature are dedicated to various forces of nature. 
Every aspect of the environment was regarded as sacred - plants, animals, 
mountains, forests, rivers, bodies of water and even entire cities. By deeming 
them sacred, they were automatically protected. Unfortunately, with the advent 
of Western science and technology, the traditional sacred ecology of India has 
given way to a new society where the importance of nature is subsumed by the 
demand for development and growing consumerism. As we are threatened by 
problems like global warming and climate change, Environment Education and 
inclusive education are required for learning to be, learning to know, learning to 
do and learning to live, because they are the four pillars of education. 
 
The Need for Environmental Education 
Global Environment Outlook's (GEO) several reports have shown that environ-
mental damage has been proven.34 The environment is under more and more 
stress because of population expansion, economic activity, and consumption 
habits. Gradually water scarcity is worsening. This has threatened environmen-
                                                                    
32 Akpan, C. O., Ogar, J. N., & Bassey, S. A. 2020. Examining the Ethics of Research in Animal 
Experimentation. Bulletin of Pure & Applied Sciences-Zoology, (1). 
33 The Environment (Protection) Act, 1986; The Water (Prevention and Control of Pollution) Act, 
1974. 
34 National Council Of Educational Research And Training, Report Of The Education Commis-
sion, 1964-66 (1970), http://www.academics-india.com/Kothari%20Commission%20Report.pdf 



 

 

246 

tal services and ecological concerns such as food security, public health, and 
development.   

The consequences of population expansion, rural-urban mobility, growing 
incomes, resource exploitation, the greed of man and climate change pose a 
danger to the quantity and quality of natural resources as well as the environ-
mental support system. Ecosystem collapse and the reduction in biodiversity 
are on a global scale. Therefore, environmental deterioration impedes pro-
gress, endangers future development and human health. India is currently deal-
ing with comparable issues. There are other more unfavourable developments 
that have emerged from land degradation, air and water pollution, and extinc-
tions that endanger human well-being. These are but a few justifications for 
why we might anticipate improved environmental education. It is crucial to 
comprehend how we are connected to nature. 

To promote a sustainable environment, it is essential to comprehend our re-
lationship with nature and the fact that we are just one species among many on 
a globe teeming with life. The time has come to educate the future citizens of 
our country. 

At the policy level, India’s curricular and pedagogical EE framework aligns 
with the integrated learning approach promoted in education for sustaina-
ble development (ESD) globally and also with the UN’s multi-pronged econom-
ic-social-environmental pillars that underpin its Sustainable Development 
Goals.35 India’s curricular framework echoes the latter’s emphasis on education 
that encompasses knowledge and skills that refer to, and relate to, the inter-
connectedness of issues in the world. 

The National Council of Education Research and Training (NCERT) which 
oversees carrying out the strategy, recognized the need to place teachers at 
the core of any reforms in education. And its Curriculum Framework (2005) for 
School Education includes the environment at all levels. The government 
launched a significant teacher-training program in the summer of 1986 as well 
as in 2005. The revised orientation was given to thousands of instructors.  
 
Environmental Education at Elementary Level 
Most primary school curricula working on an integrated approach do not pro-
ceed with lists of ‘topics’ from different ‘subjects’ but instead propose ‘themes’ 
that allow for a connected and inter-related understanding to develop. It is clear 
that there is no single format that can offer a uniquely satisfactory elaboration of 
ideas for primary school and this syllabus too makes no such claim. At the pri-
mary stage, teachers are to encourage learners to foster a culture of aware-
ness and interest via “concrete situations related to the immediate environ-
ment”, then lead to more structured environmental study activities. At the upper 
primary stage, learners are to understand the nature of the world and its 
changes, with emphasis on natural resources in local and global contexts, 
                                                                    
35 https://korbel.du.edu/pardee/research/project/global-environment-outlook-geo-reports-unep 



 

 

247 

along with topical issues of water, health, nutrition, and family welfare, among 
others. Environmental Education (EE) is presented as Environmental Studies 
(EVS) in smaller classes. The physical, biological, and social aspects of our en-
vironment are studied in EVS for grades III through V, with a focus on preserv-
ing and conserving it36. This is not a prescriptive but instead a suggestive for-
mat, which indicates the key themes and sub–themes along with their possible 
connections. 

The following are some of the goals of teaching EVS, according to the NCF 
(2005):37 

• It teaches children how to see and understand connections between 
the natural, social, and cultural setting. 

• It enables the creation of an understanding based on observation and 
examples taken from real-world experiences, rather than abstract ide-
as, consider life's physical, biological, social, and cultural components. 

• Helps to develop cognitive ability and resourcefulness in order to 
make the youngster interested in social issues, beginning with the im-
mediate family and expanding outwards. 

• To encourage a child's inventiveness and sense of wonder, especially 
about the natural world (including people and objects), to increase 
knowledge about environmental concerns. 

• Involve the child in hands-on, exploratory activities to help them learn 
fundamental cognitive and psychomotor abilities through observation, 
categorization and inference. 

The syllabus for Classes III-V is woven around six common themes such as 
‘Family and Friends’ encompasses which four sub-themes. It gradually extends 
the child’s understanding of their world, beginning from the immediate ‘self’ to 
include the family, the neighbourhood, the locality and also the country. Thus, 
by the time the child reaches Class V, they will be able to see ‘self’ in the larger 
context – as part of a community, the country and also, more tacitly, as part of 
the whole world.  

Secondary School Approach and Environmental Education 
India’s guide called Teachers’ Handbook on Environmental Education for Clas-
ses XI–XII38 articulates such an approach: “To ensure the continuation of pro-
active action towards the environment […] the core focuses on the intercon-
nected nature of the physical-biological-social-economic system pertinent to 
environmental issues”.39 Secondary stage teachers are to help learners exper-
iment and conduct activities in and out of school, including activities with indus-
tries (farming, factories) and community. That environmental education is very 
                                                                    
36 https://unstats.un.org/sdgs/report/2020/ 
37 NCERT, (2005). National Curriculum Framework (NCF, 2005). New Delhi: India. 
38 Ibid. 
39 Sathyabhushan, Govinda R. And Anjana Mangalagiri, Environmental Education, Handbook 
for Educational Planners. (1990) NIEPA, New Delhi. 



 

 

248 

much integrated into a variety of courses, including physics, mathematics, 
chemistry, biology, geography, history, political science, health and physical 
education, art and music. 

Although the guide recommends that teachers explore individual and group 
project-based learning, it puts EE in the science and the social studies syllabi 
rather than making it a course on its own. All the teachers conspicuously advo-
cate the Three R’s (Reduce, Recycle and Reuse) in their classrooms. The 
Three R’s are all meant for individuals rather than industries, governments, or 
institutions. When a student learns it is possible to conclude that all industries 
are bad. But they are part of the human development and progress of a coun-
try. Students need to be guided to make judicious decisions based on values 
and greater good. 

There is a challenge in using text books to give a correct understanding of 
the themes on environment. There are problems due to the squandering of re-
sources for the benefit of a few people. There is a popular quote attributed to 
Gandhi: ‘Nature has everything to give to man. Nature gives nothing to a 
greedy man.’40 But there was no discussion or critique of this in the classroom, 
except for admonishments by the teachers not to be greedy. In the classrooms 
and textbooks there were a few implications of a causal relationship between 
economic development and environmental problems. For example, it was obvi-
ous that natural resources get depleted because they are used for industrial 
production. However, there is not any critical discussion of the environment and 
economic conflict. Students are encouraged to take up projects, field visits, ac-
companied and guided to be aware of causes and concerns about the envi-
ronment and work towards sustainability. 

 
Undergraduate level EE 
Earlier in 2003, UGC had come out with a core module syllabus for compulsory 
implementation of Environmental Studies at the undergraduate level as per di-
rectives of the Honourable Supreme Court of India. Further, in 2017, UGC 
framed an 8 unit module syllabus for the Ability Enhancement Compulsory 
Course41 (AECC-Environmental Studies) under the Choice Based Credit Sys-
tem (CBCS). 

The National Education Policy (NEP, 2020)42 underlines the importance of 
making environmental education an integral part of curricula and encouraging 
environmental awareness and sensitivity towards its conservation and sustain-
able development. Environment Education, therefore, needs to include areas 

                                                                    
40 Joseph Catherine (2011) Environmental Education, Neelkamal Publications PVT LTD, Hy-
derabad. 
41 Routledge India. Mendie, P. J., & Eyo, E. (2016). Environmental Challenges And Axiology: 
Towards A Complementary Studies In Eco-Philosophy. Journal of Integrative Humanism, 7(1), 
pp. 144-150. 
42 Panigrahi, A.K. and Alaka Sahu, 2014, A text book of Environmental studies. Giribala Publi-
cations, Berhampur. 



 

 

249 

such as climate change, pollution, waste management, sanitation, conservation 
of biological diversity, management of biological resources and biodiversity, 
forest and wildlife conservation and sustainable development.  

Students at undergraduate level also learn how India became an instrument 
of international cooperation; bilateral and multilateral agreements; conventions 
and protocols; adoption, signature, ratification and entry into force; binding and 
nonbinding measures; Conference of the Parties (COP)43 and Major Interna-
tional Environmental Agreements. 

The students are expected to be engaged in some of the following or simi-
larly identified activities: 

• Discussion on one national and one international case study related to 
the environment and sustainable development. 

• Field visits to identify local/regional environmental issues, make ob-
servations including data collection, and prepare a brief report. 

• Participation in plantation drives and nature camps. 
• Documentation of campus biodiversity. 
• Campus environmental management activities such as solid waste 

disposal, water management and sanitation, and sewage treatment 
Curriculum Framework at the Undergraduate level44 outlines for EE on these is-
sues 

• Humans and the Environment 
• Natural Resources and Sustainable Development 
• Environmental Issues: Local, Regional and Global 
• Conservation of Biodiversity and Ecosystems 
• Environmental Pollution and Health 
• Climate Change: Impacts, Adaptation and Mitigation 
• Environmental Management 
• Environmental Treaties and Legislation 
• Case Studies and Field Work 

 
Environmental movements in India 
Students and general public collaborate working for the cause of environment 
sustenance.  

Chipko:  

The movements like Chipko, people acted in a certain way and this we can call 
Forest Satyāgraha. Broadly we can say Satyāgraha for the environment. The 
movement was used against the government forces for better environmental 
protection. The Chipko movement started in March 1973 in a place called 
                                                                    
43 National Council Of Educational Research And Training, Report Of The Education Commis-
sion, 1964-66 (1970), http://www.academics-india.com/Kothari%20Commission%20Report.pdf, 
p 14. 
44 Kanchi Kohli and Manju Menon (2021) Development of Environment Laws in India, Cam-
bridge University Press. 



 

 

250 

Gopeshwar of Chamoli district of Utter Pradesh.45 The people of that village, 
mostly women and children, formed a human chain and hugged the trees to 
keep them from being cut. 60 trees were supposed to be cut for a nearby facto-
ry that was producing sports equipment. People protested against cutting trees 
by hugging trees and such actions forced the contractors (who had possessed 
government licences from the forest officials) to leave. 
The Chipko movement is based on ecological, economic and religious beliefs. 
Villagers knew by that time that industrial and commercial demands were de-
stroying their forests. They were dependent on the forests for their livelihood. If 
there is no forest, how are they going to sustain their livelihood? So they tried to 
save their forests by Ahimsāor non-violence. Therefore, people survived due to 
a value system that maintained the resources, because they believed in the 
presence of God in trees and forests. By protecting the trees, they are the pro-
tectors of forests and at the same time the values inherent in dharma are also 
protected. Therefore, the non-violent resistance should be used to check the 
environmental policy process. Governments would be forced to formulate the 
economic policies of sustainable development. 

Environmental days in schools and colleges:  

There are best practices in the learning campuses to care for Mother Earth. 
Naming the plants, green clubs, plastic free zones, herbal gardens, botanical 
gardens, butterfly parks, museums, traditional festival days, field visit, industrial 
visits, a day in the farm for an exposure to farming are few of the activities in 
campus.  

Vanamahostava-planting of saplings  

was started by KM Munshi in 1950, who was then serving as the Union Minister 
for Agriculture and Food.46 It aimed to motivate people and make them more 
aware about forest conservation and planting trees. It’s a week-long festival, 
which is celebrated on different days in different parts of India and it’s a festival 
of life. Awareness campaigns about benefits and protection of trees, and the 
harm caused by the cutting down of trees are held and made known to stu-
dents. 
N.B. Too much in these deleted paragraphs needs further explanation and 
would massively increase the word count. They could even form the basis of a 
future article on their own! 
 
Challenges of EE  
The environmental issues are mostly caused by over consumption and are giv-
ing weight to restraint in consumption. Modifying human consumption habits will 
                                                                    
45 Shiva, V., & Bandyopadhyay, J. (2019).The Chipko Movement. In Deforestation (pp. 224-
241). Routledge 
46  https://delhigreens.com/2018/12/30/remembering-the-founder-of-van-mahotsav-on-his-
birthday/ 



 

 

251 

help protect biodiversity and environmental welfare. These challenges to envi-
ronmental education force us to reconsider how we do research, educate and 
train environmental specialists and educators; formulate legislation, and dis-
seminate environmental knowledge to the public. The failure of the Indian edu-
cational system to realize the need for greater environmental education is quite 
regrettable. Generally, in a strict sense environmental concerns are not a priori-
ty for the school system in India. Due to this mind set, India is falling behind in 
environment education and research. Therefore, it was essential that we dis-
cuss the environmental education curriculum and pedagogy reforms that are 
much required even to teach EE. 

If the current rate of environmental devastation is allowed to continue we 
shall encounter the beginning stages of a trend that gravely risks damaging the 
very fabric of our existence within our generation. The current degree of envi-
ronmental damage is unprecedented in the history of humanity. Environmental 
Education (EE) is included as a subject in the form of only a few chapters of the 
textbook. It limits the scope of discussion of environmental Issues because it is 
integrated into core Issues. Centralized textbooks do not address specific re-
gional contextual issues. The limited availability of EE in teacher training may 
be the reason for the limited nature and motivation of teachers for teaching 
methods. It is difficult for instructors to include EE into their lessons due to a 
lack of reference resources on the environmental issues and difficulties unique 
to each state and poor school infrastructure. 
 
In conclusion 
The Indian education system has been incorporating environmental education 
into its curriculum through various programmes and schemes. The National 
Education Policy 2020 has further emphasized the importance of environmental 
education and has provided guidelines for its implementation. Philosophy has 
also been an integral part of the Indian education system and has been blend-
ed with environmental education to provide a comprehensive understanding of 
environmental issues and challenges. Culturally India is still rooted with the 
ability for better sustainable environment for future. Let’s create citizens of the 
world who can create peace, harmony, prosperity and attain sustainability. 

 



 

 

252 

 



 

 

 
253 

3.  Fazit / Conclusion 

Mut zur philosophischen Umwelterziehung 

Werner Busch (Melsdorf) 
 

"Die Philosophie muss konkret und praktisch werden, ohne ihren 
Ursprung einen Augenblick zu vergessen."  

             Karl Jaspers an Hannah Arendt am 18. September 1946.1  

Im Jahr 1793 veröffentlicht Immanuel Kant folgende Definition: “Patriotisch ist 
nämlich die Denkungsart, da ein jeder im Staat (das Oberhaupt desselben nicht 
ausgenommen) das gemeine Wesen als den mütterlichen Schoß oder das 
Land als den väterlichen Boden, aus und auf dem er selbst entsprungen und 
welchen er auch so als ein teures Unterpfand hinterlassen muss, betrachtet, 
nur um die Rechte desselben durch Gesetze des gemeinsamen Willens zu 
schützen, nicht aber es seinem unbedingten Belieben zum Gebrauch zu unter-
werfen sich befugt hält.“2 Es wäre ein Leichtes, aus dieser Definition Kants eine 
Philosophie des umfassenden Umweltschutzes zu entwickeln. Allerdings geht 
es mir hier darum, die Probleme dieser Definition aufzudecken und zu zeigen, 
wie alle Beiträge in dem vorliegenden Buch diese zu lösen versuchen. 

Kant fand diese Definition der patriotischen Denkungsart  inhaltlich voll und 
ganz im 5. Buch von „Émile ou de l’éducation“ des von ihm so sehr bewunder-
ten Jean Jacques Rousseau. Dort soll Émile ein guter Staatsbürger werden, 
der sein Vaterland aktiv mitgestaltet, und zwar fern der großen Städte, von de-
nen Rousseau weiß, dass sie lebens- und umweltfeindlich sind. Meiner Mei-
nung nach liegt das Problem im „Vaterland – patrie“ fast unlösbar verborgen.3 

Sowohl für Rousseau als auch für Kant ist klar, dass wir zur Rechtskonstitu-
tion nach Thomas Hobbes eine unwiderstehliche Gewalt benötigen, und diese 
ist, wie die Geschichte gerade des 19. und 20. Jahrhunderts zeigt, am be-
quemsten in einem Nationalstaat zu verwirklichen, in dem man auf Grund des 
gleichen kulturellen Hintergrundes am leichtesten mehrheitsfähige Gesetze 
machen kann, da ein reiner Verfassungspatriotismus meistens kein tragfähiges 

                                                                    
1 In Hannah Arendt/Karl Jaspers - Briefwechsel 1926 - 1969, Hrsg. Lotte Köhler/Hans Saner, 
Piper München/Zürich 3. Aufl. 1993, S.95.  
2 Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis. 
II. Vom Verhältnis der Theorie zur Praxis im Staatsrecht. AA VIII, S. 291. 
3 Natürlich überbauen Rousseau und Kant ihre Staatsrechtslehre mit dem Projekt übernationa-
ler Friedensregelungen. Kurze Hinweise bei Werner Busch, Immanuel Kants Schrift „Zum ewi-
gen Frieden“, Anregungen für den Unterricht, in: Europa Forum International 70, ed. Gabriele 
Münnix, Bernd Rolf, Hans Bringeland, LiT Zürich 2021, S. 120 – 128. Neuerdings mit reichhalti-
ger Literatur: Unruh, Peter: Kant und der Weltföderalismus, Zur Grundlegung und Aktualität von 
Kants global-politischer Philosophie, Wissenschaftliche Abhandlungen und Reden zur Philoso-
phie, Politik und Geistesgeschichte Band 104, Duncker & Humblot Berlin 2021. 



 

 

254 

Fundament für eine Gesellschaft bildet.4 In der Form des von bestimmten 
Gruppen geformten Nationalstaats ist, wie wir bitter erfuhren und erfahren, dem 
Egoismus eines Staates Tür und Tor geöffnet. Heinrich Blücher brachte es in 
einem Brief an Karl Jaspers mit einem Zitat Grillparzers auf den Punkt: „Von 
der Humanität über die Nationalität zur Bestialität.“5  

Nun war den Menschen schon immer bewusst, dass z. B. sauberes und 
ausreichendes Wasser grenzüberschreitender Flüsse nationales Denken ent-
werten, aber dieses systematische Entgrenzen nationaler Denkformen ist spä-
testens dann deutlich geworden, als durch dem weltweiten Strahlungsanstieg 
nach den Atombombenversuchen des letzten Jahrhunderts und durch die ein-
setzende Erderwärmung die gesamte Erdbevölkerung in Folge einzelner natio-
naler Entscheidungen betroffen war. 

Gerade diese Spannung zwischen nationaler Regelung und globaler Aus-
wirkung spiegeln alle Berichte über nationale philosophische Umwelterziehung 
wider. Nun ist die Philosophie ihrem Wesen nach globales Denken schlechthin, 
und es ist angenehm zu lesen, in welcher Form die jeweiligen Curricula sich auf 
der Basis allgemeiner Reflexionen zu konkreten Maßnahmen entwickeln. Paral-
lel zu dieser Spannung des Nationalen und Globalen ist augenfällig, dass Um-
welterziehung nicht in der Theorie gefangen bleibt, selbst wenn alle Texte das 
Ziel haben, das Bewusstsein zu entwickeln, dass die Bewahrung der Mitwelt in 
die Verantwortung jedes einzelnen gehört: Alle Beiträge brechen aus der philo-
sophischen Gedankenwelt die Anliegen der Menschen praktisch herunter in 
einzelne Handlungen, sei es die Pflege der heiligen Wälder in Kamerun, Ret-
tung von Bäumen in Indien, sei es die Müllvermeidung in der Schule selbst 
oder das Müllsammeln in den Wälder in Polen, sei es die Versorgung des 
Schulgartens, wie es schon Rousseau mit seinem Émile vorhatte, oder der 
Umgang mit sinnvoller Ernährung am Beispiel der USA und Österreichs: Wie 
selbstverständlich wirkt in allen Beiträgen die Bewältigung der Spannung zwi-
schen dem Globalen und dem Regionalen unmittelbar vor Ort! 

Nun können wir uns wirklich freuen, dass unser philosophisches Umwelt-
buch in den genannten großen Spannungsbögen ein Dokument des tätigen 
Konsenses in allen seinen Fassetten und Aspekten darstellt. Aber so einfach 
scheint es nicht zu sein. 

Es gibt viele Nationalstaaten, die sich auf dem Hintergrund ihrer langen und 
guten Tradition6 aktiv für die Bewahrung der Lebensgrundlagen einsetzen, so 

                                                                    
4 Reichhaltiges Material zu diesem Bereich bietet: Europa Forum Philosophie (EUFPH) 68, 
Identité / Identität /Identity, Eds. Gabriele Münnix, Natascha Kienstra, Bernd Rolf, Verlag Trau-
gott Bautz Nordhausen 2019. Ebenso bes. das Interview, das Gabriele Münnix mit Charles 
Taylor führte, in EUFPH 64, ed. Gabriele Münnix, Bernd Rolf, ebd. 2015, S. 9 – 16. Dazu die 
Rezension zu Lomomba Emongo et Bob White eds, L’interculturel au Québec, von Werner 
Busch, S. 199 – 201. 
5 Heinrich Blücher an Karl Jaspers, Brief vom 14. Februar 1956, in: Hannah Arendt/Karl Jas-
pers - Briefwechsel 1926 - 1969, Hrsg. Lotte Köhler/Hans Saner, Piper München/Zürich 3. Aufl. 
1993, S.312. 
6 Als Beispiel: Annette Kehnel, Wir konnten auch anders – Eine kurze Geschichte der Nach-  



 

 

255 

wie die angeführten Curricula es dokumentieren. Aber es gibt ebenso viele Re-
gierungen, die, wenn sie schon den Klimawandel nicht leugnen, doch meinen, 
dass sie ihren Bevölkerungen einschneidende Veränderungen nicht zumuten 
können oder dass sie zugunsten der nationalen Vorherrschaft mehr Ressour-
cen verbrauchen, als sie zum Schutz der Umwelt eigentlich dürften. Daher zei-
gen alle Presseberichte, dass es zur Rettung unserer kleinen Erde kaum Fort-
schritte gibt. 

Das ist schlimm, aber es gibt ein weiteres bewusstes Umweltvernichtungs-
programm, den Krieg. In unserer von Philosophierenden aus 16 Staaten unter-
zeichneten Briger Deklaration von 2022 heißt es u.a. ausdrücklich: „Wir beto-
nen, dass Krieg neben der Vernichtung menschlichen Lebens eine fürchterliche 
Bedrohung  für  die Umwelt und das Klima darstellt.“7 Das Faktum der perma-
nenten Kriege scheint tatsächlich alle unsere Bemühungen, im Unterricht philo-
sophisch für die Erhaltung des zweckmäßigen Lebens auf der Erde zu wirken, 
ad absurdum zu führen. Während wir z. B. die Mülltrennung und den sparsa-
men Umgang mit materiellen Gütern sorgfältig begründen und auch trainieren, 
zerstört schon eine Rakete immense menschliche Arbeit, zerstört mit den Men-
schen auch weite Biotope und hinterlässt nachhaltige Schädigungen. Zerstö-
rung der Infrastruktur und  eigentlich geächtete Sprengung von Dämmen be-
deuten nicht nur ungeklärtes giftiges Wasser, sondern machen auch große 
Landstriche unbrauchbar. Nicht nur in Hinsicht auf verminte Gebiete müssen 
wir von einem Ökozid sprechen, von den Mengen an fossilen Treibstoffen, den 
eine Kriegsmaschinerie benötigt, ganz zu schweigen. Ohnehin ist die Steige-
rung der Rüstungsproduktion in den vergangenen Jahren, die leider noch zu-
nehmen wird, ökologisch verheerend, so als wäre es nicht Aufgabe genug für 
die Menschheit, Naturkatastrophen wie Erdbeben, Vulkanausbrüchen, Pande-
mien und Sintfluten u. ä. zu bewältigen. 

Unter dem Aspekt der nur wenig sichtbaren Friedensbreitschaft  der Erdbe-
wohner legt die dauerhaft mächtige umweltbedrohende Aggressivität der Men-
schen eigentlich einen lähmenden Pessimismus nahe. Wie besiegen wir die 
Verzweiflung? Tatsache ist, dass in allen Beiträgen dieses Buches von Ver-
zweiflung nicht die Rede ist – im Gegenteil: Der gedankliche Hintergrund, den 
die lange Tradition der Philosophie liefert, wird in das Bemühen übersetzt, die 
Kraft zu vermitteln, dass die nächste Generation sich eine ökologisch sinnvolle-
re Welt schafft, im persönlichen Bereich, im Heimatstaat und das für den Zu-
sammenhang aller Dinge auf unserer gemeinsamen Erde. So machen unsere 
Autorinnen und Autoren auf einer pädagogischen Grundlage erneut deutlich, 
welche Energie einer Resilienz die Philosophie in sich trägt.8 Philosophische 
Bildung kann sich nicht mit Mutlosigkeit abfinden, im Gegenteil vermittelt sie mit 
                                                                                                                                                    
haltigkeit, Karl Blessing Verlag München, 2021. 
7 Briger Deklaration, s.u. in diesem Buch; auch www.aipph.org. 
8 Den antinomen Charakter, aus dem sich Resilienz entwickeln kann, zeigt: Werner Busch, 
Schicksalsfähigkeit und Weisheit, in: EUFPH 63, Sagesse/Weisheit/Wisdom, Eds. Gabriele 
Münnix, Werner Busch, Edgar Fuhrken, Verlag Raugott Bautz Nordhausen 2014, S. 100 – 116. 



 

 

256 

der Aktivität der Gedanken den gestaltenden Mut, dass es besser werden 
muss.  

In dieser Zukunftsspannung liegt ein anderes Problem verborgen. Alle un-
sere Beiträge greifen als Grundlage auf bewährte nationale und regionale Tra-
ditionen zurück, so auf die traditionelle Naturverbundenheit in Afrika, auf das 
Naturerleben in Norwegen, das zur „Ökosophie“ führt, und zum Beispiel auf die 
Einheitslehre der Veden in Indien. Mit diesem Rückblick verbindet sich rasch 
der Gedanke, dass die vom Westen ausgehende Industrialisierung die ur-
sprüngliche sinnvolle Einheit von Natur und Mensch zerstörte und weiterhin 
zerstört. Es ist schwer, gegen diese Sichtweise zu argumentieren, wenn wir 
sehen, welche verheerenden Folgen moderne Technik hat. Aber ist die Sehn-
sucht nach alten Zeiten hilfreich? In diesem Zusammenhang erinnere ich an die 
Entwicklung der Medizin, deren Fortschritt wir uns alle wünschen. Es ist noch 
nicht lange her, dass die Menschen sich ohne Schutz Pandemien gegenüber 
sahen, wie das Beispiel der immer wieder auftretenden Pestwellen zeigt. Die 
aktuelle Entwicklung von Impfstoffen mit Hilfe von Gentechnik beruht auf Hoch-
technologie, hinter der wiederum riesige energiefressende Server stehen. 
Selbst klug eingesetzte Naturheilmittel dürften unseren Ansprüchen nicht mehr 
genügen. Allerdings besteht als Folge nun ein Teilhabeproblem, dass nämlich 
alle Menschen auf der Erde eine wirksame medizinische Versorgung erhalten, 
eine unabweisbare Forderung, die wiederum nur mit komplexen energieintensi-
ven Verkehrssystemen zu erfüllen ist. D. h. trotz aller Sehnsucht nach guten al-
ten Zeiten bleibt es wohl unsere Aufgabe mit Natur und Technik zusammen-
zuleben, eben sparsam und im Kreislauf erneuerbar. 

Angesichts der Spannung zwischen uralten Traditionen, der Realität der 
globalen Gefährdung – etwa in Form von zu vielen fossilen Kraftwerken, über-
bordendem Feinstaub, nichtlöslichen pharmazeutischen Resten, übermäßigem 
Methanausstoß und Artensterben - und der Geschichte unserer Curricula in 
den Schulen ist es wenig verwunderlich, dass mehrere unserer Beiträge Desi-
derate formulieren. Die Tendenz aller unserer Länderberichte ist, wenn nicht 
schon geschehen, das Fach Philosophie zum zentralen Kern einer wirksamen 
Umwelterziehung zu machen. 

Unsere realistische philosophische Umwelterziehung blickt damit in die Zu-
kunft. Mitten in der herausfordernden Gegenwart beziehen sich alle Beiträge 
unseres Buches dem Gegenstand entsprechend auf das Anthropozän. 9 Der 
Beginn dieses Zeitalters wird neuerdings auf das Jahr 1950 datiert,10 da von da 
an in den Sedimenten des kanadischen Referenzsees deutliche Veränderun-
gen festgestellt wurden. Das heißt, das Anliegen unseres Buches besteht erst 
einmal darin, die von Menschen verursachten globalen Schädigungen wenn 
nicht zu korrigieren, so doch zu mildern. Aber sind wir nicht schon viel weiter 

                                                                    
9 Dazu umfassend: Forum Philosophie International 71, Nature/Natur, Eds. Gabriele Münnix, 
Bernd Rolf, Hans Bringeland, Lit Zürich 2022. 
10 „Das Zeitalter des Menschen begann 1950“, Kieler Nachrichten 12.7.2023. 



 

 

257 

als in einem Anthropozän? Es macht nachdenklich, dass alle Umweltprogram-
me, die wiederum mit Produktionsformen und Finanzströmen verbunden sind, 
unter der Lenkung durch digitale Algorithmen  ablaufen. Wir optimieren erneu-
erbare Energien mit Hilfe digitaler Module, überwachen Reservate mit Senso-
ren, kontrollieren digital den Schadstoffausstoß und vieles mehr.11 Maschinen 
mit künstlicher Intelligenz helfen uns und müssen uns helfen.12 Die Frage ist, 
wann sich die Sedimente des Referenzsees wiederum verändern und hoffent-
lich verbessern, so dass wir dann  von einem „Aizän“ sprechen müssten, ge-
prägt von artificial intelligence, künstlicher Intelligenz.  

Nun wissen wir, wie fragil und leicht angreifbar digitale Großsysteme sind. 
Sie bleiben bei aller technischen Selbstständigkeit und Selbstentwicklung als 
künstliche Intelligenz voll und ganz in unserer Verantwortung. Können wir wirk-
lich verhindern, dass die künstliche Intelligenz zu einem nicht endenden 
Cyberwar mit Hacking und Desinformation missbraucht wird, und das nicht nur 
von kriminellen Banden, sondern von egoistischen Nationalstaaten verur-
sacht?13 Hilft die globale Digitalisierung früher oder später tatsächlich, Umwelt-
schäden zu vermeiden? Die Komplexität dieser Fragen zeigt ein weiteres Mal, 
wie erforderlich eine Metawissenschaft ist, eben die Philosophie, und das nicht 
nur für Spezialisten, sondern in der Breite für alle Bildungseinrichtungen. Unser 
Buch bereitet auf die neue Zeit vor, die Verantwortung, künstliche Intelligenz 
und Natur versöhnen muss. Es bestärkt aus der langen Tradition der Philoso-
phie heraus die soziale Vernunft, die immer an die Natur gebunden bleibt, und 
das als alles prägender Grundsatz, der für den anfangs genannten Immanuel 
Kant das Leitmotiv seines gesamten riesigen Gedankengebäudes bildet.14 Mö-
ge die Mut machende Kraft dieses Buches von vielen wahrgenommen werden. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                    
11 Die AIPPh griff das Problem auf in: Total digital? Mind on the net, Geist im Netz, L’esprit 
dans le résau, Forum Philosophie International 69, Eds. Gabriele Münnix, Bernd Rolf, Vanessa 
Albus, LIT Wien/Zürich 2020. 
12 Reinhard Karger, Maschinelle Intelligenz und das menschliche Monopol, F.A.Z. 2.1.2024, S. 
20. Karger zeigt, dass der Mensch mit seinem komplexen Sensorium der Maschine überlegen 
bleibt, die Verantwortung behalten muss, aber ohne die sog. künstliche Intelligenz – artificial 
intelligence – die anstehenden globalen Probleme nicht lösen kann.  
13 Der aktuelle WeltRisikoBericht sieht die größte Gefahr für die Menschheit in der durch künst-
liche Intelligenz erzeugten Desinformation. www.weltrisikobericht.de 
14 Heiner F. Klemme, Die Selbsterhaltung der Vernunft, Kant und die Modernität seines Den-
kens, Klostermann Frankfurt 2023. 



 

 

258 

 

Courage for Philosophical Environmental Education  

Werner Busch (Melsdorf) 
 

 "Philosophy must become concrete and practical without forget-
ting its origins for a moment."  
            Karl Jaspers to Hannah Arendt on September 18, 1946.1  

 

In 1793, Immanuel Kant published the following definition: “A patriotic attitude is 
one where everyone in the state, not excepting its head, regards the common-
wealth as a maternal womb, or the land as the paternal ground from which he 
himself sprang and which he must leave to his descendants as a treasured 
pledge. Each regards himself as authorised to protect the rights of the com-
monwealth by laws of the general will, but not to submit it to his personal use at 
his own absolute pleasure.“2 It would be easy to develop a philosophy of com-
prehensive environmental protection from this definition by Kant. However, my 
aim here is to uncover the problems with this definition and to show how all the 
contributions in this book attempt to solve them. 

Kant found the full content of this definition of the patriotic way of thinking in 
the 5th book of "Émile ou de l'éducation" by Jean Jacques Rousseau, whom he 
admired so much. There, Émile is supposed to become a good citizen who ac-
tively helps to shape his fatherland, far away from the big cities, which Rous-
seau knows are hostile to life and the environment. In my opinion, the problem 
lies almost insolubly hidden in the "fatherland - patrie".3   

                                                                    
1 In Hannah Arendt/Karl Jaspers - Briefwechsel 1926 - 1969, Hrsg. Lotte Köhler/Hans Saner, 
Piper München/Zürich 3. Aufl. 1993, S.95.  
2 . About the common saying: This may be correct in theory, but is not suitable for practice. II 
On the relation of theory to practice in constitutional law. AA VIII, P. 291.  
http://users.sussex.ac.uk/~sefd0/tx/tp2.htm [22.02.2024] 
3  Of course, Rousseau and Kant superstructure their doctrine of constitutional law with the pro-
ject of supranational peace settlements. Brief references in Werner Busch, Immanuel Kant's 
writing "Zum ewigen Frieden", Anregungen für den Unterricht, in: Europa Forum International  

http://users.sussex.ac.uk/%7Esefd0/tx/tp2.htm


 

 

259 

For both Rousseau and Kant, it is clear that we need an irresistible force for 
the constitution of law according to Thomas Hobbes, and, as the history of the 
19th and 20th centuries in particular shows, this is most easily realized in a na-
tion state, in which it is easiest to make laws with majority support on the basis 
of the same cultural background, since pure constitutional patriotism usually 
does not form a sustainable foundation for a society.4 If certain groups form a 
national state - as we have bitterly experienced and still are - then it is very like-
ly for the state to develop a certain kind of egoism. Heinrich Blücher summed it 
up in a letter to Karl Jaspers with a quote from Grillparzer: "From humanity via 
nationality to bestiality."5 

People have always been aware that, for example, clean and sufficient wa-
ter from transboundary rivers transcends national thinking, but this systematic 
removal of national boundaries became clear [deletion] when the global rise in 
radiation following the atomic bomb tests of the last century and the onset of 
global warming affected the entire earth's population as a result of individual 
nation’s decisions. 

It is precisely this tension between national regulation and global impact that 
is reflected in all reports on national philosophical environmental education. 
Now, philosophy, is by its very nature, global thinking, and it is pleasant to read 
how the respective curricula develop into concrete measures on the basis of 
general reflections. Parallel to this tension between the national and the global, 
it is obvious that environmental education does not remain trapped in theory, 
even if all the texts aim to develop the awareness that the preservation of the 
environment is the responsibility of each individual.  

All contributions break down people's concerns practically from the philo-
sophical world of thought into individual actions, be it caring for the sacred for-
ests in Cameroon, saving trees in India, be it avoiding waste in the school itself 
or collecting garbage in the forests in Poland, be it caring for the school garden, 
as Rousseau already intended with his Émile, or dealing with sensible nutrition 
using the example of the USA and Austria. How naturally the management of 
the tension between the global and the regional has an immediate local effect 
in all contributions! 

                                                                                                                                                    
70, ed. Gabriele Münnix, Bernd Rolf, Hans Bringeland, LiT Zurich 2021, pp. 120 - 128. Recently 
with extensive literature: Unruh, Peter: Kant und der Weltföderalismus, Zur Grundlegung und 
Aktualität von Kants global-politischer Philosophie, Wissenschaftliche Abhandlungen und Re-
den zur Philosophie, Politik und Geistesgeschichte Band 104, Duncker & Humblot Berlin 2021. 
4 Rich material for this subject is offerd in: Europa Forum Philosophie (EUFPH) 68, Identité / 
Identität /Identity, Eds. Gabriele Münnix, Natascha Kienstra, Bernd Rolf, Verlag Traugott Bautz 
Nordhausen 2019. Especially see the Interview, that Gabriele Münnix had with Charles Taylor, 
in EUFPH 64, ed. Gabriele Münnix, Bernd Rolf, ebd. 2015, S. 9 – 16. Also see the book review 
about: Lomomba Emongo et Bob White eds, L’interculturel au Québec, of Werner Busch, S. 
199 – 201. 
5 Heinrich Blücher an Karl Jaspers, Brief vom 14. Februar 1956, in: Hannah Arendt/Karl Jas-
pers - Briefwechsel 1926 - 1969, Hrsg. Lotte Köhler/Hans Saner, Piper München/Zürich 3. Aufl. 
1993, S.312. 



 

 

260 

Now we can really be pleased that our philosophical environmental book 
represents a document of active consensus in all its facets and aspects in the 
aforementioned major areas of tension. But it doesn't seem to be that simple. 

There are many nation states which, on the basis of their long and good 
tradition6, are actively committed to the preservation of the foundations of life, 
as documented in the curricula mentioned. But there are just as many govern-
ments that, while not denying climate change, believe that they cannot expect 
their populations to make drastic changes or that they are consuming more re-
sources for the sake of national supremacy than they are actually allowed to in 
order to protect the environment. Therefore, all press reports show that there 
has been little progress in saving our little earth. 

This is bad, but there is another deliberate program of environmental de-
struction, war. The AIPPh’s 2022 Brig Declaration, signed by philosophers from 
16 countries, explicitly states: "We stress, that war, besides entailing the de-
struction of human life, is a terrible menace for the environment and climate."7 
The fact of Hobbes’ permanent wars actually seems to make a mockery of all 
our efforts to work philosophically in the classroom for the preservation of pur-
poseful life on earth. For example, while we carefully justify and also encourage 
the separation of waste and the economical use of material goods, even one 
missile destroys immense amounts of human labor, destroys vast ecosystems 
along with people and leaves behind lasting damage. Destruction of infrastruc-
ture and the actually outlawed blasting of dams not only mean untreated toxic 
water, but also render large areas of land unusable. It is not only in terms of 
mined areas that we must speak of ecocide, not to mention the quantities of 
fossil fuels required by the machinery of war. In any case, the increase in arms 
production in recent years, which will unfortunately continue to increase, is eco-
logically devastating, as if it were not enough of a task for mankind to cope with 
natural disasters such as earthquakes, volcanic eruptions, pandemics and 
floods, among others. 

From the point of view of the little visible peaceful inhabitants of the earth, 
the permanently powerful environmentally threatening aggressiveness of man-
kind actually suggests a paralyzing pessimism. How do we overcome despair? 
The fact is that there is no talk of despair in any of the contributions to this book 
- on the contrary: the intellectual background provided by the long tradition of 
philosophy is translated into an effort to convey the power for the next genera-
tion to create a more ecologically meaningful world for itself, in the personal 
sphere, in the home state and for the interconnectedness of all things on our 
common Earth. In this way, our authors make clear once again, on an educa-
tional basis, the energy of resilience that philosophy carries within it.8 Philo-

                                                                    
6 E.g: Annette Kehnel, Wir konnten auch anders – Eine kurze Geschichte der Nachhaltigkeit  (A 
Short History of Sustainability), Karl Blessing Verlag München, 2021. 
7 Brig Deklaration, s.a. in this book; also www.aipph.org. 
8 The antinomies as fundament of resiliance is shown in: Werner Busch, Schicksalsfähigkeit  



 

 

261 

sophical education cannot resign itself to despondency; on the contrary, with 
the activity of thought it conveys the creative courage that things must get bet-
ter.  

Another problem lies hidden in this tension about the future. All our contribu-
tions are based on proven national and regional traditions, such as the tradi-
tional closeness to nature in Africa, the experience of nature in Norway, which 
leads to "ecosophy", and, for example, the unity teachings of the Vedas in In-
dia. This retrospective view is quickly associated with the idea that the industri-
alization emanating from the West has destroyed and continues to destroy the 
original meaningful unity of nature and man. It is difficult to argue against this 
view when we see the devastating consequences of modern technology. But is 
the longing for old times helpful? In this context, I recall the development of 
medicine, the progress of which we all wish for. It wasn't so long ago that peo-
ple faced pandemics without protection, as the example of recurring waves of 
the plague shows. The current development of vaccines with the help of genetic 
engineering is based on high technology, which in turn is backed up by huge 
energy-guzzling servers. Even cleverly used natural remedies may no longer 
meet our requirements. However, there is now a participation problem, namely 
that all people on earth should receive effective medical care, an irrefutable 
demand that can only be met with complex, energy-intensive transportation 
systems. In other words, despite all the nostalgia for the good old days, it re-
mains our task to live together with nature and technology, economically and in 
a renewable cycle. 

Given the tension between age-old traditions, the reality of global threats - 
for example in the form of too many fossil fuel power plants, excessive particu-
late matter, insoluble pharmaceutical residues, excessive methane emissions 
and species extinction - and the history of our school curricula, it is hardly sur-
prising that several of our contributions formulate desiderata. The tendency of 
all our country reports, if they have not already done so, is to make philosophy 
the central core of effective environmental education. 

Our realistic philosophical environmental education thus looks to the future. 
In the midst of the challenging present, all the contributions in our book refer to 
the Anthropocene9, in keeping with the subject matter. The beginning of this 
era (although this is disputed) has recently been dated to the year 195010, as 
significant changes have been observed in the sediments of Crawford Lake, the 
Canadian point of reference lake, since then. In other words, the aim of our 
book is first and foremost to mitigate, if not correct, the global damage caused 
by humans. But aren't we already much further along than the Anthropocene? It 

                                                                                                                                                    
und Weisheit, in: EUFPH 63, Sagesse/Weisheit/Wisdom, Eds. Gabriele Münnix, Werner Busch, 
Edgar Fuhrken, Verlag Raugott Bautz Nordhausen 2014, S. 100 – 116. 
9 The whole context in: Forum Philosophie International 71, Nature/Natur, Eds. Gabriele Mün-
nix, Bernd Rolf, Hans Bringeland, Lit Zürich 2022. 
10 „Das Zeitalter des Menschen begann 1950“ (The age of man began in 1950), Kieler Nach-
richten 12.7.2023. 



 

 

262 

is thought-provoking that all environmental programs, which in turn are linked to 
forms of production and financial flows, are controlled by digital algorithms. We 
optimize renewable energies with the help of digital modules, monitor reserves 
with sensors, digitally control pollutant emissions and much more.11 Machines 
with artificial intelligence help us and must help us.12 The question is when the 
sediments of Crawford Lake will in turn change and hopefully improve, so that 
we would then have to speak of an "AI-cene", the age of artificial intelligence..  

We now know how fragile and vulnerable large-scale digital systems are. 
For all their technical independence and self-development as artificial intelli-
gence, they remain entirely our responsibility. Can we really prevent artificial in-
telligence from being misused in a never-ending cyber war with hacking and 
disinformation, caused not only by criminal gangs but also by egotistical nation 
states?13 Will global digitalization actually help to prevent environmental dam-
age sooner or later? The complexity of these questions shows once again how 
necessary a meta-science as philosophy is, and not just for specialists, but for 
all educational institutions. Our book prepares us for the new era, which must 
reconcile responsibility, artificial intelligence and nature. From the long tradition 
of philosophy, it reinforces social reason, which always remains bound to na-
ture. Just this is the all-important principle that forms the leitmotif of Immanuel 
Kant's entire vast building of thought.14 May the encouraging power of this book 
be felt by many. 

 

                                                                    
11 AIPPh took up the problem in: Total digital? Mind on the net, Geist im Netz, L’esprit dans le 
résaux, Forum Philosophie International 69, Eds. Gabriele Münnix, Bernd Rolf, Vanessa Albus, 
LIT Wien/Zürich 2020. 
12 Reinhard Karger, Maschinelle Intelligenz und das menschliche Monopol, F.A.Z. 2.1.2024, p. 
20. Karger shows that humans, with their complex sensorium, remain superior to machines, 
must retain responsibility, but cannot solve the global problems at hand without so-called artifi-
cial intelligence. 
13 The latest WorldRiskReport sees the greatest threat to humanity in the disinformation gener-
ated by artificial intelligence. www.weltrisikobericht.de 
14 Heiner F. Klemme, Die Selbsterhaltung der Vernunft, Kant und die Modernität seines Den-
kens, Klostermann Frankfurt 2023. 



 

 

263 

4. Anhang / Appendix 
Die hier abgedruckte Briger Deklaration für Naturethik wurde von Mitgliedern 
der AIPPh dreier Kontinente erarbeitet und den Teilnehmern der Schweizer 
Tagung „Natur und Ethik“ im Juni 22 zur Unterschrift vorgelegt. Sie wurde der 
UNESCO in drei Ländern zugeleitet, womit wir ihr Anliegen aufnehmen und 
konkretisieren wollen.  

The following Brig Declaration on an Ethics of Nature was worked out by mem-
bers of the AIPPh from three continents and presented to the participants of the 
Swiss conference “Nature and Ethics” in June 22 for signature. It was forward-
ed to UNESCO in three countries.  

Declaration on the Importance of Teaching Philosophy 
for Environmental Education 

As philosophers and professionals in related areas of study, we contend that 
the discipline of philosophy can make particularly good contributions to envi-
ronmental education. This is a complement to and continuation of the Paris 
Philosophical Declaration of 1995, which took place in the context of a UNES-
CO meeting (see https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000104173), and 
which highlighted the global importance of philosophical education, and brought 
to the fore the very timely question of an ethics of nature. A global development 
of philosophical education can be of great assistance in this effort – most espe-
cially in the current climate crisis.  

Since ancient times, reflection on the position of humanity in its world has 
been a topic of inquiry in various cultures. Most particularly, the critique of the 
anthropocentrism of the utilitarian (or goal-orientated) ethic has promulgated 
several insights: that humans should be seen as a part of nature, that not eve-
rything in nature need be driven by humanity’s goals, and that we are all con-
nected in ecological interdependence. The concept of the environment (as the 
world which surrounds us) should therefore be replaced by the concept of a 
shared world (the world in which we take part), in the way that for example East 
Asian and African philosophies have already long conceived of the coexistence 
and transcendence of humanity and nature. Philosophy can hark back to holis-
tic models, not only in non-European cultures, which concern themselves with 
the concept of biocentrism. Such conceptions can help to resolve the dichoto-
my between human being and nature, and so achieve a respectful partnership 
with nature. Towards this end, reflection about establishing different goals can 
lead to the insight that in the long run, humanity’s goals are better served when 
the foundations of human life are protected and valued. 

This is clearly evident in our time, as nature is being overhauled by technol-
ogy and thrown off balance, as biodiversity is being lost, and as the very foun-
dations of human life are being massively threatened. The inherent value of na-

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000104173


 

 

264 

ture was recognized by philosophy long before the current ecological crisis, and 
should be infused into the teaching of philosophy in schools, high schools and 
universities. For this reason, we are calling for the promotion of philosophical 
education in various fields, which we urge as a means of support in the current 
situation of our threatened humanity. Because critical reflection about varying 
conceptions of our relationship with nature (and the consequences thereof) can 
help lead to meaningfully responsible actions with regard to a nature that is 
seen as worthy of being protected.  

All of these – anthropology, philosophy of nature, philosophy of technology, 
and ethics – as subfields of philosophy, should be given space in this conversa-
tion, since they are all needed in order to yield the required formation of con-
sciousness, especially for the young, by which the appropriate dispositions for 
acting may emerge.  

Therefore we want to  
- Remind, that since the beginning, all philosophy in East, West and South 

has been orientated towards the flourishing of humankind based on na-
ture itself. 

- Remark, that for instance the stoic principle to live according to nature or 
the Buddhist way of a togetherness of all living beings show a similar di-
rection of thinking. 

- Note, that, wherever in philosophy the special role of mankind is outlined, 
rationality ends in accepting responsibility for humankind and nature. 

- point out, that philosophical concepts correspond to the whole of life on 
earth, since ecological systems as well as philosophy as expression of 
global and intercultural thinking have neither limits nor frontiers. 

- Make aware, that confidence in the critical power of philosophy produced 
and will produce fruitful solutions for maintaining essential conditions of 
nature and humankind.  

- Notice, that philosophy is capable to reflect critically technological and dig-
ital systems in order to lead to responsible use, respecting both humans 
and nature.  

- Stress, that war, besides entailing the destruction of human life, is a terri-
ble menace for the environment and climate. 

- Convince, that training in philosophy is able to foster human activities to-
wards biodiversity, sustainability, stability of climate and a peaceful devel-
opment of humankind, based on the dignity of every species of life. 

- Suggest, that philosophical dialogues should be established as the core of 
UNESCO educational programs.  

- Conclude, that the former efforts of UNESCO for teaching philosophy in all 
educational institutions  of the world thus must be efficiently maintained.  

Brig, Juni 2022                        

(Signatures in the end, after the German version) 



 

 

265 

Deklaration zur Bedeutung des Faches Philosophie                        
für die Umweltbildung                                                                                  

Als PhilosophInnen und VertreterInnen angrenzender Wissenschaften stellen 
wir fest, dass das Fach Philosophie besonders gute Beiträge  zur Umwelterzie-
hung leisten kann. In Fortführung der Pariser Erklärung zu Philosophie von 
1995 (s. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000104173), die die Bedeu-
tung weltweiter philosophischer Bildung hervorhob, wird auch am Thema Na-
turethik deutlich, wie sehr philosophische Bildung auch in der gegenwärtigen 
Klimakrise helfen kann.  

Seit der Antike ist das Nachdenken über den Menschen in seiner Welt in 
verschiedenen Kulturen zum Thema gemacht worden. Besonders die Kritik am 
Anthropozentrismus einer zweckorientierten Ethik hat zu der Einsicht geführt, 
dass Menschen als Teil der Natur zu sehen sind, dass nicht alles sich ihren 
Zwecken fügen muss und dass wir in ökologische Zusammenhänge eingebun-
den sind. Der Begriff der Umwelt könnte also durch den der Mitwelt ersetzt 
werden, wie sie z. B. in den ostasiatischen und afrikanischen Philosophien im-
mer schon als Koexistenz und Transzendenz von Mensch und Natur gedacht 
worden ist. Die Philosophie kann auf holistische Modelle, auch in außereuropä-
ischen Kulturen, zurückgreifen, die helfen können, die Dichotomie von Mensch 
und Natur aufzuheben und zu einem respektvollen Umgang mit der Natur zu 
erziehen.  

Das ist auch deshalb angezeigt, da eine technologisch überformte Natur 
aus dem Gleichgewicht ist, an Biodiversität verliert und als Lebensgrundlage 
der Menschheit massiv bedroht ist. 

Der Eigenwert der Natur ist in der Philosophie schon lange vor der ökologi-
schen Krise erkannt worden und sollte in die Lehre der Philosophie an Schulen 
und Hochschulen eingehen. Daher ist die Förderung philosophischer Bildung in 
verschiedenen Bereichen unser Anliegen, das wir gerade in der aktuellen Si-
tuation bedrohten Menschseins zu unterstützen bitten. Denn kritische Reflexion 
verschiedener Naturverhältnisse und ihrer Konsequenzen kann helfen, zu ei-
nem sinnvollen verantworteten Verhalten gegenüber einer schützenswerten 
Natur zu führen. 

Anthropologie, Natur- und Technikphilosophie sowie Ethik als Teildiszipli-
nen der Philosophie sollten daher den Raum bekommen, den sie für Bewusst-
seinsbildung, besonders der Jugend, brauchen, um angemessene Handlungs-
dispositionen  hervorzubringen. 

Daher wollen wir 
- daran erinnern, dass seit ihrem Anfang alle Philosophie in Ost, West und 

Süd sich für ein gutes Leben des Menschen auf Grundlage der Natur  
eingesetzt hat 

- anmerken, dass z.B. das stoische Prinzip eines naturgemäßen Lebens 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000104173


 

 

266 

oder die buddhistische Auffassung  eines Miteinanders aller Lebewesen 
ähnliche Denkrichtungen bezeugen 

- darauf aufmerksam machen, dass, wo immer in der Philosophie die be-
sondere Rolle des Menschen beschrieben wird, die Rationalität in Ver-
antwortung für Mensch und Natur mündet. 

- aufzeigen, dass  hilosophische Konzepte als Ausdruck globalen und inter-
kulturellen Denkens ihre Entsprechung in der Gesamtheit des Lebens auf 
der Erde finden, da Philosophieren  genauso wie ökologische Systeme 
keine nationalen Grenzen kennt.   

- bewusst machen, dass das Vertrauen in die kritische Kraft philosophi-
scher Reflexion immer schon fruchtbare Lösungen für die wesentlichen 
Lebensgrundlagen von Natur und Mensch ermöglicht hat.   

- darauf hinweisen, dass die Philosophie technologische und digitale Sys-
teme kritisch reflektieren und auf einen für Mensch und Natur verantwort-
baren Umgang hinwirken kann.  

- betonen, dass Krieg neben der Vernichtung menschlichen Lebens eine 
fürchterliche Bedrohung  für  Umwelt und das Klima darstellt 

- die Überzeugung wecken, dass Übung im philosophischen Denken 
menschliche Aktivitäten in Richtung Biodiversität , Nachhaltigkeit und Kli-
mastabilität fördern kann, wie auch eine friedliche Entwicklung der 
Menschheit, die auf der Würde jedes Lebewesens basiert 

- vorschlagen, dass philosophische Dialoge im Kern der UNESCO Bil-
dungs-Programme verankert sein sollten. 

- abschließend feststellen, dass die früheren Bemühungen der UNESCO 
um die Vermittlung von Philosophie in allen Bildungsinstitutionen  der Welt 
daher wirksam fortgeführt werden sollten. 

Brig, Juni 2022  

SIGNATURES / UNTERSCHRIFTEN 

Michael Zurwerra, Rektor der 
Fernfachhochschule Schweiz 
Dr. Gabriele Osthoff-Münnix, Düs-
seldorf, Präsidentin der 
Association Internationale des 
Professeurs de Philosophie  
Prof. Richard Stahel, Direktor der 
Slovakischen Akademie der Wis-
senschaften, Bratislava  
Dr. Natascha Hebestreit, Fern-
fachhochschule Schweiz  
Prof. Hans Bringeland, Universität 
Bergen, Norwegen 
Prof. Andrzej Kaniowski, Institut für 
Ethik, Universität Lodz, Polen 

Michael Henzen, Fernfachhoch-
schule Schweiz 
Dr. Anna Deplazes-Zemp, Ethik-
forschungszentrum der Universität 
Zürich  
Dr. Gisela Raupach-Strey, Univer-
sität Halle  
Yvonne Ganz, CH Effretikon ZH  
Prof. Nancy Billias, University Col-
lege St. Joseph, West Hartford, 
Connecticut  
David Christie, Zürich  
Dr. Klaus Feldmann, Universität 
Wuppertal 
Dr. Bernd Rolf, Kevelaer 



 

 

267 

Dr. Bianca Boteva-Richter, Univer-
sität Wien  
Graham Parkes, Professsional 
Research Fellow der Universität 
Wien 
Nathalie Jossen, CH Naters VS  
Prof. Aneta Karageorgieva, Uni-
versität Sofia, Bulgarien 
Prof. Nikoleta Nikolova, Universität 
Sofia, Bulgarien 
Prof. Hsueh-i Chen, Universität 
Taipeh, Taiwan  
Anja Bouron, Fernfachhochschule 
Schweiz  
Dr. Werner Busch, Melsdorf, Eh-
renpräsident der Association Inter-
nationale des Professeurs de Phi-
losophie 
Dr. Ewa Wyrebska- Dermanovic, 
Berlin  
Michael Hof, CH Hochfelden  
Prof. Andreas Oberprantacher, 
Universität Innsbruck 
Prof. Riccardo Sirello, Savona, Ita-
lien  

Eva Dedeckova, PhD, Institut für 
Philosophie, Akademie der Wis-
senschaften, Bratislava, Slovakei  
Prof. Aleksandar Chumakov, 
Lomonossov Universität Moskau, 
Prof. Ram Adhar Mall, Ehrenpräsi-
dent der Gesellschaft für Interkul-
turelle Philosophie  
Prof. Mohamed Turki, Tunis / 
Recklinghausen   
Dr. Evrim Kutlu, Universität Köln / 
Istanbul  
Dr. Barbora Badurova, Bratislava  
Marco Schepers, Vorsitzender des 
Fachverbands Philosophie 
Deutschland  
PD Dr. Markus Wirtz, Universität 
Köln 
Satu Honkala, Finnish National 
Agency for Education 
Prof. Stephan Grätzel, Universität 
Mainz  
Prof. René Torkler, Universität Kiel 
Prof. Riccardo Pozzo, Universitá di 
Roma 

 

  



 

 

268 

The Authors /                                                                             
Zu den Autorinnen und Autoren                 

Awono, Laurentine Liliane, studierte Philosophie, u. a. an der Ecole Normale Superieure 
in Yaoundé (Kamerun) und lehrt Geschichte der Philosophie an einem Gymnasium, wo 
sie auch stellvertretende Direktorin ist. 

Baďurová, Barbora, Ph.D., studied Philosophy and Ethics and later worked as an assis-
tant professor at Matej Bel University where she currently works as a researcher. She has 
been dealing with topics oriented mostly on various aspects of Practical Ethics especially 
Environmental Ethics and currently also Digital Ethics. Her research interest is also fo-
cused on Ethics Education. She has created several teaching materials for university stu-
dents, high school and elementary school teachers and is author or numerous publica-
tions on Ethics and Philosophy. She has been member of several international research 
groups. 

Busch, Werner, Dr. phil., Studium der Germanistik, Geschichte und Philosophie in Bonn, 
Poitiers und Marburg. Bei Klaus Reich in Marburg promoviert mit einer Arbeit zur Entste-
hung der kritischen Rechtsphilosophie Kants. 1982 – 2006 Leiter des Gymnasiums 
Wellingdorf in Kiel. 2006 – 2012 Präsident der AIPPh. Co-chair der Sektion Philosophie-
unterricht in den Weltkongressen der Philosophie 2013 in Athen und 2018 in Peking. 
2019 Ehrenpräsident der AIPPh.  

Curry, Agnes B., Ph.D., is Professor of Philosophy and Director of the Core Curriculum at 
the University of Saint Joseph in Connecticut, USA. She received her Ph.D. from Ford-
ham University, writing on the reception of the existential-phenomenological framework of 
Maurice Merleau-Ponty by US feminist philosophers. She teaches introductory philoso-
phy, ethics, and social philosophy, plus interdisciplinary courses on issues related the 
earth, immigration, violence, racism, and women. She researches topics related to the 
creation of values in popular media like television, Indigenous and decolonial philosophy, 
and contemplative education.  

Bringeland, Hans, Dr. phil., geb. 1952, ist Professor für neuere Theologiegeschichte und 
Ethik an NLA University College, Bergen, Norwegen. Er lehrt Ethik, Philosophie, Wissen-
schaftstheorie, Methode, Ideengeschichte und säkulare Weltanschauungen. Er ist Mit-
glied des Vorstandes der AIPPh. 

Galle, Griet, Dr. phil., is Associate Professor at the Institute of Philosophy of KU Leuven 
(Belgium), where she teaches philosophical skills, didactics of philosophy, philosophical 
conversation with children and adolescents, and educational research. She did (post)doc-
toral research in medieval natural philosophy and currently publishes on philosophy edu-
cation. She was a member of the committee that drew up the Flemish attainment targets 
for philosophy and is co-president of the Flemish Network for Contemporary Philosophy 
Education (VEFO). 

Geiger, Heinrich, Dr. phil, Magister- und Promotionsstudium in den Fächern Sinologie, 
Philosophie, Chinesische Kunst und Archäologie an der Ludwig-Maximilians-Universität 
München. Bis 2020 Referatsleiter Asien und stellvertretender Generalsekretär beim Ka-
tholischen Akademischen Ausländer-Dienst (KAAD), Bonn. Aufgabenfelder: Entwick-
lungspolitische Bildungszusammenarbeit (Stipendien), Kooperationsmanagement im Be-
reich Wissenschaft und Universität zwischen Deutschland und ost-, südostasiatischen 



 

 

269 

Ländern. Jetzt freier Autor und Künstler.Publikationen / Konferenzteilnahmen / Lehrtätig-
keit in den Bereichen Ästhetik, Philosophie, Kulturwissenschaften, interkultureller Dialog. 
Jetzt Freier Autor und Künstler. Blog „Ästhetische Spazieränge zwischen Ost und West“. 
Adresse: <www.aesthetische-spaziergaenge.de> - Seine Frau und Mitautorin Xiuwei 
Zhou-Geiger ist Geigenbaumeisterin. Ihre eigene Meisterwerkstatt eröffnete sie 1988 in 
Hamburg, dann in München. Seit 1990 betreut sie eine internationale Kundschaft in 
Bonn. 2016 bis 2022 war sie Vizepräsidentin des „Verbands Deutscher Geigenbauer und 
Bogenmacher e. V." (VDG). Neben ihrer Tätigkeit als Geigenbauerin ist sie als Geigerin 
im Bereich der Kammermusik und in verschiedenen Orchestern tätig. 
Gloor, Juliette, Dr. phil., hat an den Universitäten Zürich und Edinburgh Philosophie, 
Anglistik und Volkswirtschaft studiert und an der Universität Basel zum Thema kollektive 
Intentionalität promoviert. Sie unterrichtet am Gymnasium Oberaargau in Langenthal die 
Fächer Philosophie und Englisch. Publikationen: Bilder und Filme. In: Pfister, J. und 
Zimmermann, P. (Hrsg): Neues Handbuch des Philosophieunterrichts. UTB 4514. Bern: 
Haupt Verlag, 2016.  

Haitzinger, Horst, geboren in Oberösterreich und heute in München lebend, studierte 
Gebrauchsgrafik an der Kunstgewerbeschule Linz und anschließend zwölf Semester Ma-
lerei und Grafik an der Akademie der bildenden Künste in München. Ab 1958 erste Kari-
katuren im Simplicissimus, dessen ständiger Mitarbeiter er viele Jahre lang blieb. Freibe-
rufliche Tätigkeit als Maler und Karikaturist für viele bekannte Zeitschriften und Zeitungen. 
Viele Ausstellungen der Ölgemalde, Karikaturen und Zeichnungen im In-und Ausland, 
sowie vielfache Auszeichnungen. – © für die Karikaturen auf S. 7, 26, 45, 70, 109, 141, 
147, 179, 204, 234, 258, 267. www.haitzinger.de 

Kaniowski, Andrzej Maciej, Prof. Dr. phil., 1990-1991 Stipendiat der Alexander von 
Humboldt-Stiftung am Philosophischen Seminar A der Universität Bonn; Professor für 
Ethik und Sozialphilosophie an der Universität Lodz. Monographien zur Kritischen Theo-
rie von Jürgen Habermas und über supererogatorische Handlungen. Zahlreiche Abhand-
lungen zur Sozialphilosophie, Ethik, Bioethik, praktischer Philosophie Kants und Philoso-
phie der Politik. Übersetzungen ins Polnische u. a.: O. Höffe, Kant; H. M. Baumgartner, 
Endliche Vernunft; J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns; J. Habermas, 
Zur Verfassung Europas. 

Karageorgieva, Aneta, Prof. Dr. phil., is a teacher of Epistemology, Philosophy of Mind 
and Language and Philosophy with Children at Sofia University, Bulgaria. Her research 
concerns the role of cognitive science and neurophilosophy for epistemology and teach-
ing. She is vice-president of AIPPh, and a trained Socratic facilitator. 

Konecki, Łukasz, ist Absolvent der Philosophie an der Universität von Łódź. Er hat er ein 
Aufbaustudium in Journalismus an der Universität Warschau absolviert, außerdem ein 
Aufbaustudium in Fachdidaktik an polnischen Schulen: Soziales Wissen und Unterneh-
mertum an der Warschauer Universität für Lebenswissenschaften (Warsaw University of 
Life Sciences) in Warschau. Derzeit ist er als Ethiklehrer an einer staatlichen Grundschu-
le in Warschau und an einer privaten Sekundarschule, ebenfalls in Warschau, tätig. 

Kutlu, Evrim, Dr. phil., studierte Philosophie, Germanistik und Pädagogik in Istanbul, Bie-
lefeld und Köln und promovierte in Philosophie zu Max Schelers Spätphilosophie. Derzeit 
schreibt Sie an einem Habilitationsprojekt und studiert Kunstgeschichte und Judaistik. 
Nach Lehrtätigkeit im Philosophischen Seminar der Universität zu Köln ist sie seit 2016 
Dozentin am Mercator-Institut der Universität zu Köln. Ihre Arbeits- und Forschungs-

http://www.aesthetische-spaziergaenge.de/
http://www.haitzinger.de/


 

 

270 

schwerpunkte sind: Philosophische Anthropologie, Umweltphilosophie, Bildung für Nach-
haltige Entwicklung (BNE), Ökologische Ethik, Philosophie und Fotografie, Religionsphi-
losophie, Interkulturelle Philosophie, Interkulturelle Pädagogik, Mehrsprachigkeit, Deutsch 
als Fremd- und Zweitsprache, sprachsensibler Fachunterricht. Sie ist aktiv bei den Scien-
tists for Future und Vorstandsmitglied in der Gesellschaft für interkulturelle Philosophie 
und der Max Scheler Gesellschaft. 

Mohrs, Thomas, Dr. phil., ist habilitierter Philosoph und Hochschulprofessor an der Päda-
gogischen Hochschule Oberösterreich in Linz/Austria. Seine Arbeitsschwerpunkte liegen 
in den Bereichen Allgemeine und Angewandte Ethik, Politische Philosophie, Bildung für 
Nachhaltige Entwicklung und Philosophische Anthropologie. Er ist Vorsitzender des Ver-
eins „Gastrosophie“ und der NGO „Südwind“ in Oberösterreich, vierfacher Vater und Opa 
von „7 Zwergen“, die ihn mahnen, ein verantwortungsbewusstes Leben samt einer ent-
sprechenden „Essistenz“ zu führen. 
Möller, Lutz, Dr. rer. nat., ist Stellvertretender Generalsekretär der Deutschen UNESCO-
Kommission (DUK). Er leitet zudem deren Abteilung für Politikberatung und ist seit Jah-
ren übergreifend verantwortlich für die Politikberatung für Bund und Länder zur deut-
schen Mitwirkung in der UNESCO. Seit 2009 war er u. a. Mitglied der deutschen Delega-
tion in allen UNESCO-Steuerungsgremien. Seit Jahren koordiniert er die intensive Zu-
sammenarbeit der DUK mit anderen UNESCO-Kommissionen weltweit. Wesentliche Er-
folge sind die Gründung des europäischen Netzwerks der UNESCO-Kommissionen, die 
Gründung des Programms der UNESCO-Geoparks, die Gründung des Wissen-
schaftlichen Beirats des UN-Generalsekretärs und wesentliche Fortschritte der Qualitäts-
entwicklung der UNESCO-Biosphärenreservate auf globaler Ebene. Er hat in theoreti-
scher Physik an der LMU München promoviert und Physik und Philosophie in München 
und Oxford studiert. 

Münnix, Dr. phil., Gabriele, Studium der Mathematik und Philosophie an der Universität 
Köln, Promotion in Philosophie an der Humboldt-Universität Berlin, langjährige hauptamt-
liche Dozentin für Philosophie und ihre Didaktik an einem Institut für Lehrfortbildung, 
Lehrplanentwicklung und Planung von berufsbegleitender  Nachqualifizierung von Lehre-
rInnen des Faches Praktische Philosophie für alle Schulformen der Sek I in NRW. Da-
nach Wechsel an die Universität Münster für Didaktik der Philosophie und an die Univer-
sität Innsbruck für Fachphilosophie. Dort überwiegend Vorlesungen und Seminare zu 
Themen der interkulturellen Philosophie. Beirat im Vorstand der Gesellschaft für interkul-
turelle Philosophie, langjährige Präsidentin und heute Ehrenpräsidentin der Association 
Internationale des Professeurs de Philosophie sowie Mitherausgeberin des „Forum Philo-
sophie International“. Schul- und Sachbuchautorin. Publikationen s. www.muennix.de. 

Nikolova, Nikoleta, Dr. phil, is an assistant professor of Philosophy of Education, De-
partment of Philosophy at Sofia University "St. Kliment Ohridski", and the secretary of the 
Association of University Professors of Philosophy in Bulgaria. She trains future teachers 
to teach philosophy in Bulgarian high schools. She has also been a teacher of Philosophy 
for sixyears. Previously she worked as a pedagogue in a kindergarten (age 2-7) in Sofia 
from 2015 to 2017. Her publications are in the field of P4C and philosophy of education. 

Pinto, Chrisia Laura, Prof. Dr. phil., is an Ursuline Franciscan Sister, from Indian origin. 
She has obtained her Doctorate in Education and worked for education for peace espe-
cially among the schools, colleges and at teacher Education courses. She has Masters in 
English, Psychology, History and Education. She has taught four years at faculty in Man-



 

 

271 

galore University, working in the area of Education for Peace, Leadership, Inclusive Edu-
cation, Life skills and Teacher Education, Education technology, language pedagogy, 
perspective in elementary education and secondary education, value education, curricu-
lum construction and Psychology. Counseling a number of students for better life and 
guiding them better job prospects and has taught environmental science and social sci-
ence for secondary schools. She has extensively worked in research, publication and 
presentation of papers in national and international platforms. Presently serves as Admin 
Manager and Assit. Professor of St John College of Humanities and Science, Mum-
bai/India. 

Pozzo, Riccardo, Prof. Dr. phil., holds the chair of the History of Philosophy of Tor 
Vergata University of Rome, Department of History, Humanities and Society. His re-
search focuses on reflection and inclusion as social processes that shape our under-
standing of what constitutes cultural innovation, a new category of innovation economics, 
of which he has made the unprecedented attempt of indicating dimensions, processes 
and outcomes, while showing their operationalization in empirical case studies. Graduat-
ed from the State University of Milan in 1983, he completed his education in Germany –
Dr. phil. at the University of Saarland in 1988 and Habilitation at the University of Trier in 
1995. In 1996 he was appointed at the Catholic University of America in Washington, 
D.C. In 2003 the University of Verona called him back to the chair of the History of Phi-
losophy. From 2009 to 2012 he directed the Institute for the European Intellectual Lexicon 
and History of Ideas of the National Research Council of Italy. From 2012 to 2017, when 
he was head of the Department of Human and Social Sciences, Cultural Heritage of the 
National Research Council, he implemented Italy’s participation in the European research 
infrastructures for social and cultural innovation. 

Rolf, Bernd, Dr. phil, ehem. Gymnasiallehrer für Deutsch, Philosophie und Praktische 
Philosophie, Fachleiter für Philosophie an Zentrum für schulpraktische Lehrerausbildung 
Kleve und Krefeld, 2003 bis 2012 Vorsitzender des Fachverbandes Philosophie e. V., 
Mitarbeit an Lehrplänen für Philosophie und Praktische Philosophie, Schulbuchautor und 
Verfasser fachdidaktischer Aufsätze. 
Šebešová, Petra, Ph.D., studied philosophy and aesthetics at Charles University in Pra-
gue. Her Ph.D. thesis focused on the didactics of philosophy in secondary education. She 
used to work in the field of environmental education as a lecturer and author of educa-
tional methodological materials for schools. She also taught civics and basics of social 
sciences at a grammar school. Since 2013, she teaches didactics of philosophy at Charl-
es University in Prague. Recently, she has focused on teaching critical thinking and its re-
lationship to philosophy, lecturing both also at the Faculty of Education at University of 
Southern Bohemia in České Budějovice. 

Sirello, Riccardo, Dr. phil., Professor für Philosophie mit italienischer und französischer 
Staatsangehörigkeit, derzeit Leiter des Studiengangs Philosophie an der Universität Sa-
vona. Ehemaliger Generalsekretär (seit 2003 der Association Internationale des Profes-
seurs de Philosophie (AIPPh). Im Jahr 2023 wurde er zum Ehrenmitglied ernannt. Mit-
glied der Italienischen Philosophischen Gesellschaft (SFI) - Region Ligurien. Als “Scholar” 
wird er zu Weltkongressen der Philosophie eingeladen, darunter der letzte in Peking und 
der nächste in Rom im Jahr 2024. Als Experte für die Didaktik der Philosophie, insbeson-
dere im Bereich der Bildung, hat er verschiedene Aktivitäten zur Unterstützung der Ver-



 

 

272 

breitung von UNESCO-Projekten durchgeführt. Er nimmt an internationalen Projekten teil 
und hat zahlreiche Publikationen zum Thema Philosophie veröffentlicht. 

Sistermann, Rolf, Dr. phil., war Lehrer für Deutsch, Philosophie und Evangelische 
Religion an einem Kölner Gymnasium und Fachseminarleiter für Philosophie am ZfsL in 
Leverkusen. Autor vieler Beiträge in der ZDPE und Herausgeber des dreibändigen Unter-
richtswerks „Weiterdenken“ für den Philosophie- und Ethikunterricht, in dem die Unter-
richtseinheiten durchgängig nach dem Bonbonmodell des Lernprozesses konstruiert sind.  

Sodeika. Tomas. Dr. phil., is the Professor at Vilnius University. He is the author of the 
monograph Philosophy and Text (Kaunas: Technologija, 2010) and co-author of two mo-
nographs Secularisation and Contemporary Culture, edited by Rita Šerpytytė (Vilnius: 
Vilnius University Publishing House, 2013) and Transformations of Ontology: Media, Ni-
hilism, Ethics, with Rita Šerpytytė and Danutė Bacevičiūtė (Vilnius: Vilnius University Pub-
lishing House, 2015). He is also a translator of contemporary philosophy, most notably of 
Husserl, Heidegger, and Buber. His research interests include philosophy of media, phi-
losophy of dialogue, philosophy of religion, phenomenology. 

Stølen, Tomas, Dr. phil., studierte Philosophie in Bergen, Berlin und Frankfurt am Main, 
und promovierte mit einer Abhandlung über Schelling und Adorno an der New School for 
Social Research in New York. Er hat mehrere Aufsätze über kritische Theorie, den deut-
sche Idealismus und Bildung veröffentlicht. Seit 2022 ist er Dozent für Pädagogik an NLA 
Høgskolen, Bergen, Norwegen.  

Tomaschoff, Jan, Dr. med., studierte an der Kunstakademie Düsseldorf und anschlie-
ßend Medizin. Facharzt für Neurologie, Psychatrie und Psychotherapie. Seit 1970 veröf-
fentlichung von Karikaturen in verschiedenen Zeitungen und Zeitschriften wie Spiegel, 
Pardon, Nebelspalter, eulenspiegel, SZ, RP, Die Welt und Medical Tribune, daneben ei-
nige Bücher. Vielfach ausgezeichnet, u. a. beim Deutschen Preis für die politische Kari-
katur. - © für die Karikaturen auf S. 11, 19, 62, 92, 124, 155, 165, 191, 212, 223, 252, 
262. jan_tomaschoff@gmx.de, s. auch www.toonpool.de 

Turki, Mohamed, Prof. Dr. phil., geboren in Gabes (Tunesien) studierte Philosophie, Ro-
manistik, Soziologie und Arabistik  an der WWU Münster und promovierte mit einer Arbeit 
zu Sartres Freiheit und Befreiung. Von 1986 bis 2008 lehrte er an verschiedenen Univer-
sitäten in und Deutschland (Bremen, Frankfurt, Gießen und Kassel), Mauretanien Nouak-
chott) und Tunesien (Sfax und Tunis). Zahlreiche Veröffentlichungen in Arabisch, 
Deutsch und Französisch. 

Vidauskytė, Lina, Dr. phil., is a Professor at The Military Academy of Lithuania (Vilnius). 
She studied History (B.A. and M.A.) at Vytautas Magnus University (Kaunas). Her Ph.D. 
thesis was on the philosophical aspects of the works of the Nobel Prize Winner of Polish 
poet Czeslaw Milosz (“Reality and Literature. Czeslaw Milosz’ Literature as Philosophy”). 
Vidauskytė also taught various subjects of Media Philosophy at Kaunas University of 
Technology. She is a member of a group that is tasked to update the curriculum of Ethics 
and Philosophy at schools. 

Wüthrich, Michelle, hat an der Universität Bern Philosophie und Geschichte studiert. Sie 
unterrichtet am Kollegium St. Michael in Freiburg im Üechtland Philosophie und Ge-
schichte. Sie ist Präsidentin des Verbands der Schweizerischen Philosophielehrer:innen 
an Mittelschulen (VSPM). 

mailto:jan_tomaschoff@gmx.de

	Foreword / Zum Geleit
	Vorwort / Preface
	1. Einleitung / Introduction
	Nature as a Resource?                                                         On the Significance of Philosophical Reflection                in Times of Climate Crisis
	Natur als Ressource?                                                        Zur Bedeutung philosophischer Reflexion                           in Zeiten der Klimakrise

	2. Länderbeiträge / Country Reports
	Bildung für nachhaltige Entwicklung (BNE)                   in der Schweiz
	Formung von Einstellungen zur Natur und Umwelterziehung in der Schulbildung in Polen
	Environmental Philosophy and Ehics Education                                                         in Slovakia
	Warum die Natur schützen?                               Naturethik als Teil des Philosophieunterrichts              in den Sekundarstufen I und II                                         in NRW / Deutschland
	Teaching Philosophy and Environmental           Education in the Czech Republic
	Ökologisches Denken in der norwegischen Lehrkräfteausbildung
	Philosophizing about Nature                                            in Primary and  Secondary Education                             in Flanders
	Umweltbildung und Verantwortungsethik                         in Italien
	The Upbringing of Ecological Self-awareness                   in the Ethics Classroom –                                                  The Case of Lithuania
	Studying and Developing Ecophilosophy                         in Bulgaria
	Umwelt- und Klimaethik                                                    im Philosophieunterricht in der Türkei
	Gastrosophie: Ein Beitrag der                               Philosophie zur Mitweltbildung in der     österreichischen Lehrkräftebildung
	Sitting with Despair and Allowing the Forest Teach Us – Aspects of  Philosophy Teaching in                         American Colleges
	Der Klimawandel, eine Herausforderung                       an den Philosophieunterricht                                           in Tunesien
	Das Naturverständnis des Afrikaners –                         Ein Beitrag zur Umweltethik547F
	"Die heiligen Wälder sind wesentliche Bestandteile der Bamileke-Herrschaften. In der "Hauptstadt" jedes dieser Häuptlingsbereiche – chefferies – [...] befinden sich immer ein oder zwei heilige Wälder, die an den Palast des Häuptlings angesiedelt sind....

	Natur und Naturverständnis in China.                         Ihre Prägung durch Erzählungen in der schulischen und außerschulischen Praxis
	Environment Education                                                    in Indian Schools and Colleges:                                                       A Philosophical Perspective

	3.  Fazit / Conclusion
	Mut zur philosophischen Umwelterziehung
	Courage for Philosophical Environmental Education

	4. Anhang / Appendix
	Declaration on the Importance of Teaching Philosophy for Environmental Education
	The Authors /                                                                             Zu den Autorinnen und Autoren




